Chapitre 4

Dans le 1¢" Ch. L'apdétre Paul se présente et partage son ardent désir de visiter
I'église de Rom afin de I'équiper et I'affermir. Puis il parle de la colére légitime de
Dieu pour tous les hommes, juifs et grecs et fait premiérement le détail de I'attitude
des paiens quant a leurs péchés.

Dans le 2¢™¢ ch. il s’adresse plus particuliérement aux juifs dénongant le fait qu'ils
jugent les paiens mais commettent les mémes choses bien qu’ils aient la loi
(contrairement aux autres). Il ajoute que tous les paiens ne sont pas mauvais et que
certains suivent les lois naturelles inscrites dans leur coceur sans méme connaitre la
loi de Dieu. Et cela ne laisse pas Dieu indifférent qui regarde d’abord au coeur plutét
gu’au apparence, a I'attitude plutét qu’a la circoncision.

Dans le 3™ ch. Paul va conclure tout ce descriptif de comportement répréhensibles
en précisant que le jugement de Dieu sera juste. Et il finit par contraster tout ce qu’il
a dit en ajoutant le MAIS qui vient préciser que cette justice de Dieu se manifeste a
présent au travers de la foi en Jésus, indépendamment des ceuvres de la loi et que le
salut de Dieu ne s’obtient que par la grace qui est gratuite pour quiconque croit.

Puis commence le ch. 4.

Aprés avoir expose le contraste entre la loi et la foi, Paul en vient a parler de I'état des
croyants de I'’Ancien Testament, avant la prédication de I'évangile de Jésus au monde
entier. L’apbtre retient I'exemple de deux hommes : Abraham et David parce qu’ils
revétaient une importance particuliére aux yeux de chaque Israélite. Le premier avait
recu les promesses de Dieu et le second était le représentant et le modele de la
royauté selon Dieu. Toutes les espérances d’Israél étaient liees a ces deux hommes.
Le Messie était en effet fils de David, et celui-ci fils d’Abraham (Matt. 1:1).
L’argumentation de I'apdtre est confirmée en ces deux hommes, et particulierement
en Abraham. Paul pose une premiére question : Romains 4:1 a 3 Que dirons-nous donc
qu’Abraham, notre pére, a obtenu selon la chair ? Si Abraham a été justifié par les
ceuvres, il a sujet de se glorifier, mais non devant Dieu. Car que dit ’Ecriture ? Abraham
crut a Dieu, et cela lui fut imputé a justice (Semeur dit « Abraham a eu confiance en
Dieu, et Dieu, en portant sa foi a son crédit, I’a déclaré juste ».

Abraham obtint la justice ainsi que la « promesse d’étre héritier du monde » (v. 13),
sur le principe de la foi. |l n’était pas question d’ceuvres accomplies par Abraham. |
n’y avait donc rien en quoi il pat se glorifier. Tout était don de Dieu. Dieu a parlé et
Abraham a cru. Dieu lui a promis une bénédiction, et Abraham a glorifié Dieu, en
croyant contre toute évidence, et sa foi lui a valu d’étre déclaré juste.

Au chapitre 2 de son épitre, Jacques semble contredire ce qui précéde. Il demande,
en effet : « Abraham, notre pére, n'a-t-il pas été justifié par des ceuvres, ayant offert
son fils Isaac sur l'autel ? » Or, cette contradiction apparente s’efface si hous nous



souvenons que Jacques écrit son épitre aux douze tribus d’Israél, donc a des hommes
pour la plupart inconvertis, possédant bien une profession de foi, mais non pas une
vraie foi du cceur. C’est pourquoi il les exhorte a veiller a ce que leurs ceuvres
correspondent a leur profession de foi. Le sacrifice d’lsaac prouvait la foi d’Abraham.
C’est par la foi qu’il offrit ce sacrifice et celui-ci la rendit parfaite (Jacq. 2:22). En
recevant les espions et en les laissant partir en paix, Rahab manifesta aussi sa foi,
mais d’'une maniere différente ; par cet acte, elle prouva la réalité de la profession de
foi qu’elle avait faite devant les espions. Dans ces deux cas, il ne s’agit pas de
justification devant Dieu, mais devant les hommes ; nous y trouvons la preuve évidente
que la foi professée était bien réelle. Abraham, en sacrifiant Isaac, et Rahab, en
laissant les espions partir en paix malgré les dangers qu’elle courait, manifestent une
foi opérante ; leurs actes n’étaient pas des ceuvres de loi — ni le meurtre, ni la trahison
ne sont approuvés par la loi ; ce n’étaient pas non plus de bonnes ceuvres, au sens
habituel de ce terme, mais c’étaient des oceuvres de foi, qui prouvaient la réalité de
celle-ci ; en effet, une foi sans ceuvres est morte : ce n'est qu’une foi intellectuelle. Tel
est le c6té de la vérité que Jacques établit.

Quelle conclusion pouvait-on tirer de I'histoire d’Abraham ? Si Abraham avait été
justifié par des oceuvres, cette justification lui aurait été conférée en vertu de ses
meérites. Comment serait-ce possible devant un Dieu saint, devant lequel les cieux
méme sont impurs ? Non, I'Ecriture ne rapporte rien de bon d’Abraham, ni des ceuvres
sur la base desquelles Dieu aurait pu le justifier. Mais que dit-elle ?
« Abraham crut Dieu » ; voila ce que nous y trouvons écrit et qui est en parfait accord
avec I'évangile : Dieu agit aujourd’hui encore de la méme maniere. Christ étant mort
pour les impies et les pécheurs, Dieu peut accepter en grace quiconque croit. Il est
maintenant un Dieu « qui justifie I'impie ». A Lui soit la gloire !

Quiconque travaille a droit a un salaire, plus ou moins grand, selon I'importance de
son travail ; il recoit une rémunération, et cela non a titre de don, mais comme un
salaire qui lui est justement d0 « le salaire est imputé, non comme une grace, mais
comme une chose due »; (v. 4) ; or, si quelgu’un « ne fait point d’ceuvre, mais qui croit
en celui qui justifie 'impie (v5) », et que cela lui soit compté a justice, quelle preuve
evidente et merveilleuse de la doctrine de la libre grace de Dieu ! C’est bien en réalité
I'opposé d’une justification par des ceuvres de loi. Et c’est selon ce principe que Dieu
avait agi autrefois envers Abraham et les autres croyants de I'ancienne alliance.

Seul peut étre justifié par la foi ’lhomme qui ne fait pas des ceuvres, mais qui, reconnait
sa culpabilité et sa souillure, et s’approche de Dieu, comme de Celui qui, grace a
I'ceuvre de Christ, peut purifier le pécheur souillé et justifier le méchant. La justice de
Dieu, qui ne dépend aucunement de I'activité de 'homme. Elle vient de vient sa part,
par la libre grace de Dieu.



Le roi David, qui était pourtant sous la loi, exprime, au Psaume 32, non la
contemplation des observateurs de la loi - il sait qu’elle est dur et culpabilisante, mais
la « contemplation de 'homme a qui Dieu compte la justice sans ceuvres ». Il déclare
bienheureux, les hommes que la loi devait maudire, les pécheurs qui n’avaient pas
observé la loi et dont le Dieu de grace devait pardonner les iniquités et couvrir les
péchés. « Bienheureux ’'homme a qui le Seigneur ne compte point le péché ! » (Rom.
4 v. 6-8). En rapport avec ces paroles de David, I'ap6tre demande aux verset 9 et 10 :
« Ce bonheur n’est-il que pour les circoncis, ou est-il également pour les incirconcis?
Car nous disons que la foi fut imputée a justice a Abraham. Comment donc lui fut-elle
imputée? Etait-ce aprés, ou avant sa circoncision? Il n’était pas encore circoncis, il était
incirconcis. ».

Il était donc clairement établi une fois pour toutes, que la foi d’Abraham lui fut comptée
a justice et non ses ceuvres. Une question se pose alors, surtout pour les descendants
d’Abraham, celle de savoir quand sa foi lui fut-elle comptée a justice ? Etait-il & ce
moment-la déja circoncis ou ne l'était-il pas encore ? Non, certes: ce n'est que
longtemps apres, alors qu’il était déja agé de cent ans (Gen. 17) qu'il regut « le signe
de la circoncision, comme sceau de la justice de la foi » qu'’il avait auparavant (v. 11).
C’est pourquoi Abraham, mieux que tout autre, peut étre appelé « pére de tous ceux
qui croient étant dans l'incirconcision, pour que la justice leur fat aussi comptée ». En
méme temps il est aussi pere des circoncis et donc de la circoncision car il s’agit de la
circoncision, dans sa vraie signification, comme signe d’une véritable mise a part pour
Dieu, non seulement des Juifs croyants, mais aussi de ceux qui marchent par la foi sur
les traces d’Abraham avant qu’il fGt circoncis (v. 12). Cette mise a part avait commencé
pour Abraham lorsque Dieu le sépara, par la circoncision, du mal qui I'entourait. Par
cet acte, il n'avait pas été justifié ; la circoncision n’était pas un moyen de justification,
mais le sceau de la justice que le patriarche possédait depuis de longues années. Les
croyants d’entre les nations étaient donc selon leur pere, dans le sens spirituel, aussi
bien circoncis que les croyants d’entre les Juifs : il n'y avait pas de différence. Abraham
était le péere de tous.

Au verset 13, commence une nouvelle pensée : Abraham avait regu la promesse
de Dieu d’étre héritier du monde. Cette promesse - qui avait été faite a lui ou a sa
postérité - avait-elle quelque rapport avec la loi ? Dépendait-elle de 'accomplissement
de celle-ci ? Nullement puisque la loi n’avait pas été donnée ! Une promesse faite sans
condition n'implique aucune obligation Iégale. Dieu ne mentionne la loi ni dans le 12ém
chapitre de la Genése, ni dans le 22éme, ou il confirme la promesse a la descendance
d’Abraham. Cela n’aurait pas été une promesse assurée, si son accomplissement
avait dépendu de la marche de celui qui I'avait regue. Non, Dieu fait la promesse, et
Dieu I'accomplit : I'héritage n’est pas obtenu par la loi, mais par la « justice de la foi ».



Romains 4:14 Car, si les héritiers le sont par la loi, la foi est vaine, et la promesse est
anéantie. 15 parce que la loi produit la colére, et que la ou il n’y a point de loi il n’y a
point non plus de transgression. Toute l'histoire d’lsraél confirme cette vérité
solennelle. La loi de Sinai, pourtant sainte, juste et bonne (7:12), n’a fait qu’éveiller en
I’'homme sa propre volonté et mettre en lumiere la méchanceté naturelle de son coeur.
Celle-ci s’est manifestée par la transgression des saints commandements de Dieu, ce
qui a fait venir sa colére sur 'homme. La ou il n’y a pas de loi, il peut y avoir du péche,
mais celui-ci ne se manifeste pas sous la forme de transgression. Ce n’est que quand
un commandement est donné qu’il peut étre transgresse, et précisément pour ce motif
« la loi est intervenue afin que la faute (non pas le péché comme le traduit Semeur)
abondat », comme dit Paul au chapitre 5:20. Comment donc I'héritage pourrait-il
s’obtenir par la loi ? Au reste, au temps d’Abraham, la loi n'avait pas encore été
donnée: ce qu’il a regu, on le rappelle, est une promesse sans condition,
complétement indépendante de toute activité humaine et reposant uniquement sur la
grace de Dieu.

Romains 4:16 C’est pourquoi les héritiers le sont par la foi, pour que ce soit par grace,
afin que la promesse soit assurée a toute la postérité, non seulement a celle qui est
sous la loi, mais aussi a celle qui a la foi d’Abraham, notre pére a tous, aussi bien des
croyants d’entre les Juifs que de ceux d’entre les nations. Cela s’accorde bien avec la
parole de Dieu a Abraham : « Je t'ai établi pere de plusieurs nations » (v. 17). La grace
a dépassé de beaucoup les limites d’Israél et s’est étendue, en Christ, la véritable
semence d’Abraham, a tous les peuples de la terre. Nous voyons ainsi de nouveau
que seule la foi donne droit a I'héritage, et cela devant Dieu qui fait vivre les morts et
appelle les choses qui ne sont point comme si elles étaient. Alors que tout lui interdisait
d’espérer, Abraham crut avec espérance, pour devenir pere d’une multitude, selon ce
qui a éteé dit : Ta descendance sera nombreuse (v. 17, 18).

Ces paroles nous révelent une nouvelle et précieuse vérité : la puissance de la
résurrection, la puissance de vivifier la ou la mort régne, la puissance d’opérer en
créateur la ou il n'y a plus despoir pour 'homme. C’est sur cette puissance
qu’Abraham comptait, alors que son propre corps était déja usé et que Sara n’était
plus en &ge d’avoir des enfants (le texte original dit « Romains 4:19 Et n’étant pas faible
dans la foi, il n’eut pas égard a son propre corps déja amorti, agé qu’il était d’environ
cent ans, ni a I’état de mort du sein de Sara »).

Pour la foi, tout dépend de cette puissance et de Dieu, en qui elle se trouve : cette foi
opérait en Abraham d’une fagon merveilleuse : « Au contraire : loin de mettre en doute
la promesse et de refuser de croire, il trouva sa force dans la foi, en reconnaissant la
grandeur de Dieu et en étant absolument persuadé que Dieu est capable d’accomplir ce
qu’il a promis. » (v. 20, 21). Quel exemple de foi encourageant! Pour I'ceil naturel
d’Abraham, tout était sans espoir, mais Dieu avait parlé et ¢a lui suffisait ; il crut la



parole de Dieu et ne fut pas confus. La gradation dans ce passage est magnifique
parce qu’elle construit la pensée de Paul sur la puissance de la foi d’Abraham !
Abraham ne douta point, mais fut fortifie dans la foi, donnant gloire a Dieu, et étant
pleinement persuadé que Dieu accomplirait sa parole : « Ainsi sera ta postérité ».
C’est pourquoi Dieu I'a déclaré juste en portant sa foi a son crédit (v. 22), et « il a été
appelé ami de Dieu » (Jacques 2:23). Dieu honore celui qui 'honore.

Remarquons que la foi d’Abraham n’est pas en rapport avec le sang de Christ, que
« Dieu a présenté pour propitiatoire » (chap. 3:25), mais avec Dieu, « qui a ressuscité
Jésus d’entre les morts » (v. 24). Abraham crut Dieu qui fait vivre les morts, et appelle
les choses qui ne sont point, comme si elles étaient. Hébreux 11 nous parle aussi de
la foi d’Abraham dans les versets 17 a 19 « (semeur) Hébreux 11:19 Dieu, estimait-il,
est assez puissant pour ressusciter un mort. Et son fils lui a été rendu: c’est une
préfiguration ». La foi lui fit dire : « Si Dieu me demande Isaac, qu’il m’a donné et dans
lequel il m’a confirmé sa promesse, il doit me le ramener de la mort, il appelle a
I'existence les choses qui ne sont pas : sa promesse est immuable ». Il est utile de
remarqué qu’Abraham a cru sans avoir la bible que nous avons aujourd’hui et donc
nous pouvons penser : « Quelle foi admirable ! » Ce n’est certes point sans raison
qu’Abraham est appelé « le pére de tous les croyants ».

Abraham connaissait donc le Dieu de la résurrection: nous aussi, nous le
connaissons et nous croyons en lui. Cependant Abraham et les croyants de I’Ancien
Testament connaissaient Dieu comme le Dieu Tout-Puissant, celui qui avait fait des
promesses, lesquelles devaient s’accomplir sirement en leur temps. Cependant,
nous, nous le connaissons comme le Dieu qui, avec une puissance triomphante, est
entré dans le domaine de la mort et a ressuscité Jésus, Celui qui a subi le jugement
que nous méritions. Abraham crut que Dieu pouvait ressusciter les morts, et
ressusciterait Isaac, mais nous croyons que Dieu a ressuscité Christ : la différence est
considérable. Certes, la foi est, dans les deux cas, la méme ; mais, dans le premier
cas, elle s’appuie sur une parole donnée, et dans le second, sur une ceuvre accomplie.
Nous trouvons aujourd’hui un repos parfait dans la certitude que Christ, sacrifié pour
nos péchés et nos fautes, est ressuscité et est assis maintenant a la droite de Dieu,
vivant a toujours. Nous savons que « Christ, ayant été ressuscité d’entre les morts, ne
meurt plus ; la mort ne domine plus sur lui » (chap. 6:9).

Encore une fois, la foi d’Abraham lui a été comptée a justice, comme il est écrit : « Or
si cette parole : Dieu a porté sa foi a son crédit a été consignée dans I’Ecriture, ce n’est
pas seulement pour Abraham. Elle nous concerne nous aussi. Car la foi sera aussi
portée a notre crédit, a nous qui plagons notre confiance en celui qui a ressuscité des
morts Jésus notre Seigneur ; il a été livré pour nos fautes, et Dieu I'a ressuscité pour
que nous soyons déclarés justes.» (Semeur v. 23-25). Ce n’est donc pas pour



Abraham seulement que cela lui a été compté a justice, mais aussi pour tous les
croyants.

Si nous croyons en Celui qui a mis sur Jésus toute notre culpabilité et I'a ressuscité
d’entre les morts, aprés I'accomplissement de son ceuvre, nous saisirons toute la
valeur de cette ceuvre, sur laquelle Dieu a mis le sceau de la résurrection. Par la foi,
nous nous l'approprions dans toute sa valeur et toute son étendue. Dieu a été
parfaitement glorifié dans la mort de Christ. L’ceuvre qui devait étre accomplie pour le
salut des pécheurs et la gloire de Dieu a I'égard du péché, a été faite une fois pour
toutes et Dieu a confirmé sa satisfaction en ressuscitant Jésus. Nos transgressions
ont amené le Saint et le Juste dans la mort ; sa résurrection est la preuve a jamais
assurée que toutes nos transgressions ont été payées a toujours ; elles ne seront plus
jamais imputées au croyant.

Dans ce chapitre 4, remarquons que nous sommes amenés ici a faire un pas de plus
que dans le chapitre 3 ou Il nous est dit que Dieu est juste en justifiant celui qui est
de la foi de Jésus. Il est question de notre justification. Nos péchés avaient mérité le
juste jugement du Dieu saint et devaient étre jugés selon cette sainteté divine, sinon
Dieu n’aurait pu délivrer le pécheur du jugement. Dans le chapitre 4, il ne s’agit pas,
comme nous l'avons dit, de la satisfaction de Dieu et de notre assurance quant a la
délivrance du jugement, mais de notre justification devant Lui. En d’autres termes :
Par la mort de Christ, d’'une part, nous avons échappé au jugement, comme autrefois
Israél fut préservé, par le sang de I'agneau pascal, de I'épée de I'ange destructeur, et
d’autre part, la victoire obtenue pour nous sur le péché et la mort fait de nous un
peuple justifié et délivré : nous sommes, comme Israél de I'autre cété de la mer
Rouge, délivrés de la puissance de tous nos ennemis, et nous pouvons entonner le
cantique de la délivrance de Genése 15.

Il est a peine besoin de remarquer que la résurrection de Christ nous est présentée ici
comme une résurrection d’entre les morts, c'est-a-dire comme la merveilleuse
intervention de Dieu pour délivrer en justice Celui qui I'avait glorifié, en subissant les
conséquences du péché, c’est-a-dire la mort. (En 1 Corinthiens 15:21, la résurrection
des morts en geénéral est également présentée comme une conséquence de la
résurrection de Christ, mais I'Esprit de Dieu ne nous parle pas de cela ici).



