Chapitre 8

Romains 8:1 Il n’y a donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont
en Jésus-Christ. C'est avec ces paroles triomphantes que I'ap6tre commence le
chapitre 8 de son épitre ; c’est en quelque sorte le point final qu'il met d'un cceur
plein d’allégresse, a la fin de son exposé, la conclusion bénie des enseignements
des trois chapitres précédents. Aucune condamnation pour tous ceux qui sont
dans le Christ Jésus | Quelle déclaration ! L'apétre ne parle pas d'une grace que
I'on puisse obtenir peu A peu, ou qui est accordée seulement & des chrétiens
fideéles ou avancés, mais d'une réalité dont peuvent jouir tous ceux qui sont « dans
le Christ Jésus ». Cela a paru si incompréhensible dans cette forme
inconditionnelle & quelques copistes des écrits du Nouveau Testament, que I'un
d’eux a considéré la fin du quatriéme verset : « en nous, qui marchons, non selon
la chair, mais selon l'esprit. », comme une restriction présumée utile, et I’a mise a
coté du texte, tandis que des copistes plus récents l'ont laissée dans le texte méme.
Son salut est inconditionnel et la délivrance de toute sentence de condamnation
est la part de tous ceux qui « sont dans le Christ Jésus ». Je n’al pas besoin
d’ajouter que cela n’amoindrit nullement le devoir de tout croyant de marcher
dans une vigilance continuelle et dans un sévére jugement de soi-méme. Mais ce
serait une erreur néfaste, et méme présomptueux, de faire dépendre la stireté de
cette position en Christ de la marche et des sentiments du croyant.

Nous savons comment cette précieuse position nous a été acquise : le péché dans
la chair, qui nous plagait sous la sentence de la mort et de la condamnation, a été
jugé une fois pour toutes en Christ. Tous ceux qui sont dans le Christ Jésus, ont
été « unis 2 lui par une mort semblable A la sienne,» (chap. 6:5) ; ils sont crucifiés
avec Lui, morts avec Lui. C'est pourquoit il ne peut pas y avoir de condamnation
pour eux ! Ce qui est la part de Christ est la leur ; de méme qu'il ne peut y avoir
de condamnation pour le Christ ressuscité, 1l ne peut y en avoir pour ceux qui
sont en Lui. De plus, nous trouvons la méme grande vérité, qu’a la croix tous les
péchés ont été jugés. Ils ne sont plus maintenant des hommes dans le premier
Adam, mais ils se trouvent maintenant devant Dieu comme des « hommes en
Christ ». Ils sont, comme nous allons le voir « dans |'Esprit », non plus « dans la
chair » (v. 9). Clest la place que la grice leur a donnée, une position, qui
comporte pour eux des devoirs solennels, mais qui ne dépend nullement du degré
de leur connaissance ou de la fidélité de leur marche. Le croyant marche
fidélement, non pour acquérir cette position, mais parce qu’il la posséde.

« Car - lisons-nous ensuite - la loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus, m’a

affranchi de la loi du péché et de la mort » (v. 2). De nouveau, nous trouvons le



mot « lo1 » dans le sens déja connu du chapitre 7, comme un principe, qui agit
toujours de la méme maniére et produit des effets invariables (voir aussi les
expressions : « lol des ceuvres », et « loi de la foi », au chap. 3:27). L'expression
« loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus » fait allusion & I'opération immuable
de I'Esprit de vie en notre bien-aimé Sauveur qui, aprés avoir accompli son
ceuvre, est apparu au milieu de ses disciples en vainqueur de la mort et du
tombeau pour leur communiquer cette vie et |'Esprit, comme source et puissance
de vie - « la vie en abondance » (Jean 10:10).

Or, tandis que cette loi de I'Esprit de vie a opéré en Christ, « la loi du péché et
de la mort » constituait en nous le principe tyrannique dont nous ne pouvions
nous libérer. Le chapitre précédent nous a suffisamment montré 'état misérable
et l'impuissance qui nous caractérisaient. Ce n’est que lorsque I’homme,
mentionné dans ce chapitre, a cessé de chercher A vaincre, par des efforts légaux,
le péché qui habite en lui, et s’est soumis sans réserve a la justice de Dieu, qu'il
est délivré de la puissance du péché. Remarquons cependant que cette vérité
n’est pas exposée icl sous une forme embrassant tous les croyants, comme une
régle s’appliquant de la méme maniére a tous. Mais |'ap6tre se sert de la forme
personnelle, et cela pour la derniére fois & propos de ce sujet. D’aprés ce premier
verset, on s'attendrait qu’il dise « nous », plutét que « moi », comme dans le
verset 4. Or, bien que |’'expression « aucune condamnation » s’applique a tous les
chrétiens, 1l est dit dans le deuxiéme verset: «Car la loi de
I'Esprit... m’a affranchi de la loi, etc. ». Pourquoi ? bien que le verset 2 soit
indissolublement lié au verset 1, 1l s’agit pourtant ici d'une question d’expérience
personnelle ; le fondement pour la réalisation de cette expérience est bien posé
pour tous, tous devraient la connaitre ; mais souvent elle n’est pas comprise et,
en raison de ce manque de compréhension - souvent aussi par suite d'infidélité -
elle n’est pas réalisée dans la pratique.

En réalité, c’est quelque chose d'indiciblement grand de pouvoir dire & la suite
de l'ap6tre : « Car la loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus, m’a affranchi » -
non pas « m'affranchira », mais m’a affranchi - pour ne plus étre soumis
désormais a « la lo1 du péché et de la mort », mais pour servir le Seigneur dans
I'heureuse liberté d'un racheté et dans la puissance du Saint Esprit, comme un
homme «en Christ ». L'apdtre exprime le désir, pour lui et tous ses lecteurs
croyants, qu’ils connaissent le contenu de ce verset non seulement comme une
chose qu’ils possédent en Christ, mais que, la réalisant pratiquement, ils
tiennent la chair pour morte et manifestent qu'ils sont réellement délivrés de sa

domination.



Comme nous 'avons dit & plusieurs reprises, le fondement de tout cela, c’est la
mort et la résurrection de Jésus Christ. Cette ceuvre glorieuse de la rédemption
est mise une fols encore en contraste avec I'impuissance compléte de la loi de
Moise. « Car chose impossible & la loi, parce que la chair la rendait sans
force, - Dieu a condamné le péché dans la chair, en envoyant, a cause du péché,
son propre Fils dans une chair semblable a celle du péché» (v. 3). L'incapacité
de laloi d’aider 'homme, a été trés clairement démontrée (chap. 7). La loi pouvait
exiger, condamner, maudire, mais non pas sauver. Or, ce que la loi n’a pu faire,
Dieu l'a fait: Il est intervenu en envoyant son Fils unique, afin de régler la
question du péché. Pour cela, Christ a di venir sur cette terre, comme un homme
en chair et en sang, né de femme, sans péché, pur et saint, mais en chair semblable

a celle du péché. « La Parole devint chair » et « la grace et la vérité vinrent par
Jésus Christ ».

Il fallut non seulement que Christ vint dans ce monde et que sa perfection comme
homme y ft pleinement manifestée, mais 1l dut aussi régler la question du péché
par sa mort ; le péché ne pouvait étre éloigné que par un saint sacrifice pour le
péché. La vie sainte et sans péché de notre Sauveur ne pouvait pas nous sauver ;
elle a manifesté seulement la laideur de notre triste état. Le grain de blé devait
tomber en terre et mourir ; autrement il serait demeuré éternellement seul (J ean
12:24). Nous lisons aussi en Hébreux 9:26, qu'il a été manifesté, & la fin des
siecles, une fois pour abolir le péché par son sacrifice ; 1l n'y avait pas d’autre
moyen d’6ter le péché. Dieu s’est servi de ce moyen et a ainsi résolu a sa propre
satisfaction cette question qui était insoluble autrement. Le péché dans la chair a
été jugé dans sa racine ; notre ancien état a disparu pour toujours, et le croyant,
délivré de la puissance et de la domination du péché qui habitait en lui, n’est plus
obligé désormais de vivre « selon la chair », mais 1l peut et doit marcher « selon
I'Esprit » (v. 4). Certes, le péché est encore en lui, mais il ne peut plus entrainer
de jugement sur lui, puisqu’il a été déja jugé en Christ. De plus, en jugeant le
péché en lui-méme, le croyant témoigne qu'll est d’accord avec Dieu et non avec
le péché. L’existence du péché en lui ne peut le troubler, ni 'empécher de vivre
prés de Dieu. Ce n’est que s'll permet au péché d’agir et marche selon la chair,
que sa communion avec le Dieu saint est interrompue et le reste jusqu’a ce qu'il
confesse sincérement son péché. Selon sa fidélité et sa justice, Dieu lui pardonne
alors et le purifie de toute iniquité (1 Jean 1:9).

Le fait que le croyant peut pécher n’affecte donc en rien sa position devant Dieu.
Certes, 1l est douloureux et humiliant qu'un chrétien péche, et les conséquences
peuvent en étre trés sérieuses, mais cela ne porte pas atteinte a son salut. Il est
«en Christ »; de ce fait, 1l ne peut pas plus y avoir de jugement et de
condamnation pour lui que pour Christ lui-méme. 1l se trouve dans le Ressuscité,



délivré de la puissance de Satan, au-dela du lieu ou, pour la foi, la chair a été
jugée et ou le viell homme a été crucifié. Ayant été crucifié avec Christ, ce n'est

plus lui qui vit, mais Christ vit en lui (Gal. 2:20).

(Ndf) 1l est & noter que Dieu n’6te cependant pas les conséquences terrestres de
nos actions ...

Il est trés intéressant de constater le rapport existant entre les trois premiers
versets de notre chapitre et les trois chapitres précédents. La premiére moitié du
chapitre 5 nous a appris qu’étant justifiés par la foi, nous avons le pardon des
péchés, la paix avec Dieu, etc. En revanche, la seconde moitié de ce chapitre
nous a montré notre condition de pécheurs en tant que descendants du premier
Adam, d'une part, et la position de justes dans laquelle nous avons été amenés
par l'obéissance du dernier Adam, d’autre part. De méme, le premier verset du
chapitre 8 nous dit que nous sommes maintenant dans le Christ Jésus, et que,
comme tels, non seulement nous n’avons plus a redouter la colére divine, mais
qu'il n’y a aucune condamnation pour nous. Le chapitre 6 ensuite, nous a parlé
de la domination du péché, sous laquelle nous gisions et nous a montré comment
cette domination a été brisée dans la mort de Christ ; de méme, au deuxiéme
verset du chapitre 8 nous lisons que « la loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus,
m’a affranchi de la loi du péché et de la mort ». Enfin, le chapitre 7 décrit les
expériences d'un homme qui, ne connaissant pas la justice de Dieu, cherche a se
procurer une justice légale ; ainsi aussi le troisitme verset de notre chapitre 8
montre que Dieu, en envoyant son Fils bien-aimé, a accompli ce qui était
impossible  la loi, et que si Christ s’est occupé des fruits de I'arbre corrompu, ce
n’est pas pour nous laisser le soin d’en finir devant Dieu avec I'arbre lui-méme.
En effet, il s’est occupé de 1'état complet dans lequel nous nous trouvions par
nature : 'arbre a été jugé ; le péché dans la chair a été condamné et, pour le
croyant, 1l a été éloigné pour toujours des yeux de Dieu.

Le croyant peut donc jouir en toute confiance de sa position en Christ, mais 1l
peut et doit aussi suivre, par la grice de Dieu, les gofits et les tendances de la
nouvelle nature qui est en lui, et don de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus. Le
verset 4 conduit & ce résultat pratique. Dans la mesure ou le chrétien sait et
réalise par la foi qu'il se trouve devant Dieu dans une nouvelle nature, le nouveau
« mol » est libre en lui de marcher selon I'’Esprit et non plus selon la chair (méme
si le vieux « moi » cherche i faire valoir son influence mauvaise) ; et dans la
mesure ol il réalise cela et manifeste dans sa vie les résultats de la mort et de la
résurrection de Jésus Christ, la juste exigence de la lo1 est accomplie en lui (v.
4). Aussi longtemps qu'un homme reste pratiquement sous la loi et s’efforce
d’améliorer la chair et d’accomplir les justes exigences de la loy, 1l ne rencontrera
que d’améres déceptions. Mais quand 1l a reconnu la plénitude de la grace qui



est & sa disposition dans le Sauveur mort et ressuscité, et qu'il détourne ses
regards du misérable « mo1 », pour les porter sur Christ, alors non seulement, il
remplit, dans la puissance du Saint-Esprit, les exigences de la loi envers Dieu et
son prochain, mais il les dépasse encore. Comme ressuscité d’entre les morts, le
croyant peut représenter Dieu en aimant ses ennemis, en bénissant ceux qui le
maudissent, etc. On peut, par la grice agissant en lui, discerner dans le croyant
la manifestation de Dieu, quoique, cela va sans dire, avec beaucoup
d'imperfection. On voit Dieu lui-méme dans le croyant ou, en d’autres termes,
on ne voit pas seulement ce qu'un homme devrait étre, mais ce que Christ,
I'Homme de Dieu, était ici-bas : son image est représentée dans le croyant, méme
si c’est avec faiblesse et beaucoup de manquements.

En rapport avec les derniers mots du verset 4, les quatre versets suivants (5-8)
développent encore plus en détail le contraste entre ceux qui marchent selon la
chair et ceux qui marchent selon I'Esprit. Dans les deux cas, 1l y a une nature
agissante, active, qui a ses penchants et ses buts propres. « Ceux, en effet, qui
vivent selon la chair, s’affectionnent aux choses de la chair, tandis que ceux qui
vivent selon |'esprit s’affectionnent aux choses de 'esprit. » (v. 5). Il ne s’agit pas
icl d'une mesure plus ou moins grande de fruits, mais du caractére des deux
natures ; chacune a ses pensées A ce qui lui est propre, & ce qui la caractérise
(chair ou Esprit). Les nouveaux principes qui agissent dans les chrétiens sont en
opposition avec ceux de tous les autres hommes. Dans son état naturel, avec sa
nature déchue et étrangere & Dieu, 'homme est « selon la chair », et suit ses
mauvais penchants et ses convoitises. Le chrétien, ou la nouvelle nature qu'il a
regue, est « selon I'Esprit » qui habite en lui; il est sous l'influence de celui-ci.
Des pensées complétement nouvelles sont éveillées dans le croyant, les pensées
d’une nature qui est née de I'Esprit et qui recherche ce qui est de 'Esprit - une
nature sainte, qui aime les choses saintes, délivrée du joug du péché et qui
recherche ce qui est « spirituel ».

« Et 'affection de la chair, c’est la mort, tandis que 'affection de I'esprit, c’est la
vie et la paix ; car |'affection de la chair est inimitié contre Dieu, parce qu’elle ne
se soumet pas 2 la loi de Dieu, et qu’elle ne le peut méme pas.» (v. 6, 7). La chair
et |'Esprit sont et restent opposés 'un a I'autre. La pensée de la chair est dirigée
vers les choses wvisibles, elle améne la mort, aussi bien maintenant
qu’éternellement. « Point de paix pour les méchants | » dit I'Eternel (Esaie
48:22). En revanche, la pensée de I'Esprit est vie et paix, une source en nous qui
jaillit en vie éternelle et remplit 'Ame de paix et de joie. En Christ, ¢’était comme
ca d'une maniére parfaite, tandis que dans le chrétien, la réalisation en est
imparfaite, comme cela a déja été dit souvent ; mais I'apdtre ne parle pas de cela
ici ; 1l développe seulement des principes.



Or la pensée de la chair n’est pas seulement la mort : elle se révolte aussi contre
Dieu, ne reconnait pas son autorité ; elle est « inimitié contre Dieu, car elle ne se
soumet pas 2 la loi de Dieu » A laquelle 'homme est assujetti naturellement,
puisqu’elle est la régle de conduite de la créature responsable envers Dieu. Elle
« ne se soumet pas a la lo1 de Dieu, car aussi elle ne le peut pas ». Quel jugement
accablant de la part de Celui qui juge justement ! La chair est si perverse qu’elle
ne peut se soumettre & la volonté divine. Aussité6t que Dieu donne un
commandement, l'esprit de rébellion se montre en elle; la propre volonté
mauvaise est sa régle de conduite ; elle veut étre indépendante et hait tout ce qui
plait & Dieu. C’est pourquoi ’homme a besoin d'une nature entiérement nouvelle,
qui aime Dieu et les choses célestes. « Ce qui est né de la chair est chair ; et ce
qui est né de I'Esprit est esprit » (Jean 3:6). « Or ceux qui vivent selon la chair

ne sauraient plaire & Dieu » (v. 8).

Comment Dieu pourrait-il trouver son plaisir en des étres tels que nous venons
de les décrire ? Des étres « dans la chair », ou « nés de la chair », c’est-a-dire des
étres qui, comme descendants du premier Adam déchu, se trouvent devant Dieu
dans sa position et marchent sur ses traces « selon la chair ». « Etre dans la chair »
ne signifie donc rien d’autre que corruption irrémédiable, jointe a la révolte et &
I'inimitié contre Dieu. Dieu soit éternellement loué de ce que le croyant ne se
trouve plus dans cette position !

« Pour vous, vous ne vivez pas selon la chair, mais selon l'esprit, si du moins
I'Esprit de Dieu habite en vous.» (v. 9). L’habitation du Saint Esprit dans le
croyant est la preuve irréfutable que ce dernier n’est plus « dans la chair », mais
« dans 'Esprit ». Déja au chapitre 7:5, nous avons lu : « Car, quand nous étions
dans la chair, etc. », et le chapitre 6 en entier nous a montré des étres, qui, délivrés
de la domination du péché, vivent pour Dieu et lui livrent leurs membres comme
instruments de justice. L’homme décrit dans la seconde moitié du chapitre 7 ne
peut pas encore le réaliser; il est, avons-nous dit, comme le fils prodigue :
converti et sur le bon chemin, mais il n’a pas encore reconnu par la foi ce qu’est
le Pére, et comment Il s’est révélé en Jésus Christ. L’assurance personnelle du
complet pardon et de 'acceptation par le Pére n’est pas encore présente dans

I'Ame.

Seul celui en qui habite le Saint Esprit posséde cette assurance : ce n’est que
lorsqu’on se trouve dans les bras du Pére et que 'on est revétu de la plus belle
robe, que l'on cesse de penser A soi, de parler de soi et de faire des efforts pour
s’améliorer. Le Pére, ce qu'll est et ce qu'il fait, remplit alors 'Ame tout entiére ;
elle rend « grices & Dieu par Jésus Christ » ; s'oubliant elle-méme complétement,
elle se repose dans ce que Jésus a fait pour elle ; elle est en état d’entrer dans la



maison du Pére et de participer & ses joles. Certes, elle a encore des
responsabilités, mais celles-ci ont un caractére tout nouveau. Nous répétons que
le croyant est un homme « en Christ », un homme « dans I'Esprit » qui n’est pas
sous la loi, et pourtant pas sans loi. Ja grice lui donne tout ce qu’il faut pour
marcher selon sa nouvelle position.

Encore une fois, 1l ne s’agit pas, dans le passage qui nous occupe maintenant,
d’un état variable de I'ame qui fait, des progres ou se refroidit, selon sa spiritualité
et sa fidélité. Mais c’est le privilege de tout vrai croyant, de quiconque a la foi en
Jésus, et cela non pour un temps seulement, mais pour toute sa carriére, 1l était
autrefois « dans la chair »; il est maintenant « dans I'Esprit »; la fin de notre
verset le confirme. « Si quelqu'un n’a pas I'Esprit de Christ, il ne Lui appartient
pas », c'est-a-dire qu'il n’est pas chrétien, du moins pas dans le vrai sens de ce
mot. Il peut bien arriver qu'une 4me ait la vie de Dieu, sans étre scellée de
I'Esprit, comme celle du chapitre 7, mais la régle générale est que Dieu donne
I'Esprit & quiconque regoit par la foi la parole de la vérité : aujourd hui quiconque
entend 'évangile du salut et y croit, est scellé du Saint Esprit de la promesse

selon Ephésiens 1:13.

Pourquoi donc I'apbtre parle-t-il ici de I'Esprit de Christ 7 Y a-t-il un Esprit de
Dieu et un autre Esprit, celui de Christ ? Non, 1l n'y a qu'un seul Esprit.
Toutefois ce n’est pas sans raison que les deux expressions sont employées ; ne
serait-ce pas le fait que I'Esprit de Dieu s’est manifesté en Christ dans une vie
consacrée & Dieu jusqu’a la mort ? Ainsi, en le contemplant, nous pouvons
discerner ce qu’était cette vie. Et celul qui ne manifeste pas de traces de cette vie,
qui ne donne aucune preuve que le méme Esprit, qui était autrefois en Christ,
agit en lui, celui-13, tout en ayant peut-étre un beau témoignage extérieur, n’est
pas vraiment « de Lui », n’est pas un chrétien.

« Et si Christ est en vous, le corps, il est vrai, est mort & cause du péché, mais
|'esprit est vie & cause de la justice.» (v. 10). Le premier verset déclare que nous,
les croyants, sommes « en Christ », et le verset 10, que « Christ est en nous ».
L’apétre tire de ce fait la conclusion que le corps est bien mort & cause du péché,
mais que |'Esprit est vie & cause de la justice. Le corps est le vase terrestre dans
lequel le péché habite et agit. Si nous le laissons faire sa volonté, il n’en résultera
que du péché. Qu’ai-je donc a faire, moi qui suis un homme dans lequel Christ
vit 7 Je suis appelé & m’appliquer la mort, & ne pas obéir aux convoitises de mon
corps mortel, mais & faire « mourir les actions du corps », (chap. 6:12; 8:13).
Dans la mesure ou je réaliserai cela, le péché perdra tout pouvoir sur moi, et
I'Esprit agira sans entrave en moi dans une vie qui produira les fruits de la justice.
Si Christ habite vraiment en moi, est-ce ma volonté qui doit prévaloir, ou la



volonté de Christ ? Le « moi » nouveau répondra sans hésitation : « la volonté de
Christ ». Bien | mais cela ne peut se réaliser que si je ne permets pas & mon corps
de manifester sa vie et si je tends & ce qui est de 'Esprit de Dieu, & ce qui lui plait.
N’oublions pas que les fruits de la justice pratique ne peuvent étre produits que
sl nous nous tenons pour morts au péché et pour vivants & Dieu dans la puissance
du Saint Esprit.

Une telle vie n’est-elle pas un véritable esclavage ? Au contraire, c’est une vie de
liberté, car elle n’est plus asservie a la chair ni A ses convoitises ; une vie dans
laquelle on peut suivre le Seigneur Jésus avec bonheur, en se laissant conduire
par son Esprit. Puissions-nous tous marcher toujours davantage de cette
maniére, jusqu'a ce que nos corps d’abaissement soient transformés en des corps
glorieux, dans lesquels le péché n’'habitera plus. C'est de cette troisiéme et
derniére délivrance que 'ap6tre parle dans le magnifique passage suivant.

« Et s1 I'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en vous,
celuil qui a ressuscité Christ d’entre les morts rendra aussi la vie & vos corps
mortels par son Esprit qui habite en vous.» (v. 11). Les effets de la mort et de la
résurrection de Christ s’étendent aussi & nos corps mortels ; non seulement il n’y
a pas de condamnation pour moi ; non seulement mon 4me peut se réjouir d’avoir
été délivrée de la domination du péché et de la mort, mais aussi mon faible corps,
qui porte en sol le germe de la mort, sera mis un jour au bénéfice des
conséquences glorieuses de I'ceuvre de rédemption, de Christ ; et s'll est enseveli
dans une tombe, il ressuscitera. Dés maintenant il est le temple du Saint Esprit,
et plus tard il sera de nouveau vivifié pour servir de demeure éternelle et
glorieuse a I'ame délivrée. Certains pensent que nous recevrons un nouveau
corps, mais nous pouvons aussi croire que ce ne soit pas le cas et que ce soit
I'ancien corps qui sera ressuscité et changé. « Nous ne nous endormirons pas
tous, mais nous serons tous changés » (1 Cor. 15:51). En effet, le Saint Esprit,
qui demeure dés maintenant dans notre corps, ne renoncera jamais a ses droits
sur ce corps. Aussi slirement que Dieu a ressuscité Jésus d’entre les morts et
que, pour cette raison, |'Esprit de Dieu habite en nous, aussi slirement nos corps
mortels seront-ils aussi ressuscités. Satan n’a plus de droits sur eux ; ils ont été
rachetés au prix du sang de Christ et appartiennent & Christ; ainsi notre
délivrance sera compléte. La liberté de la grace est, par le Saint Esprit, déja
aujourd’hui, notre part en vertu de notre position en Christ. La liberté de la
gloire est encore future, mais nous la posséderons certainement, parce que le
Saint Esprit habite en nous. Il est les arrhes de notre héritage (Eph. 1:14) et
garantit la résurrection de notre corps.



En passant, remarquons le changement de nom de notre Seigneur au verset 11
(Et si I'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en vous, celui qui a ressuscité Christ
d’entre les morts rendra aussi la vie & vos corps mortels par son Esprit qui habite en vous). C'est
d’abord son nom personnel comme Fils de 'homme qui est nommé : Jésus ;
ensuite, son titre officiel, comme I’Oint de Dieu : Christ, et cela en relation avec
I'Esprit habitant en nous. Le Saint Esprit ne peut pas étre séparé de Christ. La
ou les résultats de 'ceuvre de la rédemption sont trouvés, 'Esprit doit aussi étre
14, pour assurer la gloire de Christ.

Avant de poursuivre notre méditation, nous rappelons une fois encore les trois
caractéres sous lesquels I'Esprit est présenté dans ce passage. Il est d’abord
I'Esprit de Dieu qui habite dans notre corps, la source puissante de tout bien en
nous ; il nous encourage, nous reprend, nous exhorte et nous avertit, etc. Ensuite,
1l est I'Esprit de Christ, manifesté dans la vie et la marche du Seigneur Jésus ici-
bas et qui doit caractériser maintenant notre vie et notre marche. En troisiéme
lieu, il est 'Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts et nous donne
I'assurance que la méme puissance transformera aussi nos corps mortels en la
conformité de son corps glorieux (Phil. 3:21).

Dans les versets suivants, 'ap6tre expose la conséquence pratique de ce qu'il a
dit jusqu'ici : « Ainsi dong, fréres, nous ne sommes point redevables a la chair,
pour vivre selon la chair. Si vous vivez selon la chair, vous mourrez ; mais si par
I’Esprit vous faites mourir les actions du corps, vous vivrez,» (v. 12, 13). Puisque
nous ne sommes plus dans la chair, nous n’avons plus aucune relation avec elle
et pouvons méme la vaincre par l’Esprit en la tenant pour jugée et en nous tenant
pour morts.

« nous ne sommes point redevables & la chair, pour vivre selon la chair ». On
pourrait penser qu'il convient d’ajouter un « mais » a la phrase et de dire : « mais
nous sommes redevable & |'Esprit, pour vivre selon I'Esprit », ce qui serait
absolument en accord avec les penchants légalistes de nos coeurs. Or 'écrivain
inspiré ne parle pas ainsi, car cela nous volerait la précieuse liberté dans laquelle
nous avons été amenés par notre Rédempteur et nous placerait de nouveau,
quoique d'une maniére différente il est vrai, sous une loi qu'il nous serait tout
aussi impossible d’accomplir que I'ancienne.

Cependant, de sérieuses obligations découlent de notre nouvelle position. Une
sainte responsabilité ne nous lie-t-elle pas a cette position ? Certainement ! Mais
ces obligations ne pésent pas sur nous comme une loi, car elles procédent de la
nouvelle vie qui nous est conférée ; elles sont donc en accord avec les désirs de
notre nouvelle nature et s’accomplissent dans la puissance de I'Esprit. Jacques
parle de la lo1 parfaite, celle de la liberté, parce que la volonté du nouvel homme



est, & tous égards, en accord avec la volonté de Dieu (Jacq. 1:25). C'est le désir
du nouvel homme de se soumettre A cette volonté. Certes, le contraste subsiste
entre les deux principes qui opérent en nous, la chair et I'Esprit ; ¢’est pourquoi
I'apétre Paul ajoute : « Si vous vivez selon la chair, vous mourrez ; mais si par

I’Esprit vous faites mourir les actions du corps, vous vivrez z ».

Dans les deux cas, le résultat est certain. Dans le premier, il est la conséquence
naturelle et nécessaire de notre comportement ; dans le second, ce résultat est
assuré par Dieu lui-méme. Dans le premier cas, c’est la mort ; dans le second, la
vie et la gloire sont notre part. Ici, le lecteur peut soulever la question: « Un
enfant de Dieu peut-1l donc étre perdu ? » Je réponds : 1l ne s’agit pas de cela
dans ce passage ; ic1, nous n’avons pas affaire au c6té divin, mais au c6té humain
de la question. Dieu nous a donné une nouvelle vie, et cette vie n’est pas selon la
chair, car elle ne le peut pas. Néanmoins si je vis selon la chair, je me place de
nouveau sur le terrain de la vieille nature, de la chair, et pour autant que la chose
dépend de moi, je mourrai, car le juste salaire d'une vie selon la chair, c’est la
mort. Il est impossible qu'un tel chemin aboutisse a la vie. En revanche si, par
I'Esprit, je fais mourir les actions du corps, je vivrai ; je vivral pour toujours avec
Dieu qui m’a donné la vie et dont I'Esprit habite en moi et opére dans cette vie.

Le salut inconditionnel du croyant en vertu de I'ceuvre de Christ est une vérité.
Sa responsabilité de marcher fidélement & la suite de Christ, en est une autre.
Laissons chacune de ces vérités ot Dieu 'a placée : tout est alors simple et clair,
tandis que s nous les mélangeons, comme on le fait malheureusement si souvent,

il n’en résulte que de la confusion.

« Car tous ceux qui sont conduits par |'Esprit de Dieu sont fils de Dieu. » (v. 14).
Par ce passage, nous en venons a la merveilleuse relation dans laquelle nous
avons été introduits comme étant des étres qui ne sont plus conduits par la chair.
Nous sommes conduits aujourd’hui par I'Esprit de Dieu qui habite en nous, non
point dans une crainte servile, mais dans la paix. S'il en est ainsi, c’est donc la
preuve que nous sommes fils de Dieu. L'Esprit que nous avons recu n’est pas
« un esprit de servitude, pour étre encore dans la crainte ; mais nous avons regu
un Esprit d’adoption, par lequel nous crions: Abba ! Pére !» (v. 15). La ou se
trouve cet Esprit, 1 est la liberté ; sous la loy, 1l n'y avait que servitude et crainte.
Le Saint Esprit opérait bien dans les croyants de I’Ancien Testament et les
employait comme témoins et messagers de la vérité, mais il n’habitait pas en eux.
Les disciples eux-mémes, avant la résurrection et 'ascension du Seigneur, ne
possédaient pas I’assurance formelle d’étre fils de Dieu, et pourtant le nom du
Pére leur avait été révélé. Cette assurance est notre précieuse part, depuis que le
Saint Esprit est descendu personnellement du ciel et a fait sa demeure en nous,



comme Esprit d’adoption. Paul écrit aux Galates : « Et, parce que vous étes fils,
Dieu a envoyé |'Esprit de son Fils dans nos cceurs, criant : Abba, Pére ! » (Gal.
4:6). Nous ne sommes pas sous un biton; nous ne sommes pas en bas age,
assujettis & un tuteur ou a un curateur, mais nous sommes conduits par |'Esprit
comme des fils de Dieu, ayant conscience de cette relation.

Quelle relation, pour des étres tels que nous étions autrefois I Nous lisons
ensuite : « Esprit lui-méme rend témoignage a notre esprit que nous sommes
enfants de Dieu. Or, si nous sommes enfants, nous sommes aussi héritiers :
héritiers de Dieu, et cohéritiers de Christ, si toutefois nous souffrons avec lui,

afin d’étre glorifiés avec lui.» (v. 16, 17).

De la relation, dans laquelle nous avons été introduits, découlent des
bénédictions merveilleuses. Non seulement |'Esprit nous a communiqué une vie
nouvelle et a produit en nous les sentiments et les désirs procédant de la relation
filiale qui nous unit & Dieu, mais il témoigne aussi avec notre esprit (c’est-a-dire
cette nouvelle vie engendrée en nous) que nous sommes enfants de Dieu, que
nous appartenons a la famille de Dieu, et que, par conséquent, nous participons
A tout ce qui est propre a cette relation. Il ne s’agit donc pas ici du témoignage de
Dieu, nous venant du dehors, concernant notre délivrance par la foi en Christ,
mais d'un témoignage intérieur communiquant au croyant l'assurance qu’il est
un enfant de Dieu. Ne possédons-nous pas ce témoignage, cette assurance ? Ne
crions-nous pas, avec une confiance enfantine: « Abba, Pére ? » Pourquoi
pouvons-nous crier ainsi ? Parce que I'Esprit rend témoignage avec notre esprit
que nous sommes enfants de Dieu; nous ne pourrions pas crier ainsi, si le

témoignage n’était pas en nous.

Avant d’aller plus loin, disons quelques mots au sujet des titres de « fils » et
d’« enfants » (v. 17). Le titre de « fils » nous fait penser plut6t A notre position et
aux privileges qui s’y rattachent, en contraste avec le nom de serviteurs ou
d’esclaves ; tandis que le titre d’« enfants » fait allusion plutét & I'intime relation
nous unissant au Pére, comme nés de Dieu. Nous ne sommes pas seulement
adoptés comme fils, introduits dans la position de fils, mais nous sommes aussi
engendrés comme enfants dans la famille de Dieu, pour jouir dés maintenant des
joies découlant de cette relation et pour étre bient6t introduits avec Christ dans
la possession de tout ce qui appartient & Dieu lui-méme ; nous sommes enfants
de Dieu, au bénéfice de toutes les précieuses bénédictions qui procédent de cette
relation.

« S1 nous sommes enfants, nous sommes aussi héritiers ; héritiers de Dieu,

cohéritiers de Christ » (v. 17). Israél était autrefois I'héritage de Dieu, la part



bénie ; toutefois, notre place est infiniment plus élevée et plus glorieuse : nous
sommes héritiers de Dieu; sa possession est la nétre. Notre second titre,
cohéritiers de Christ, nous montre comment cette part nous a été acquise : c'est
avec Lui seulement que nous pouvons et devons tout partager ; avec Lu, qui,
comme le Premier-né de toute la création et le Premier-né d’entre les morts, le
Créateur et le Rédempteur, a un droit incontestable sur toutes choses. Or, dans
sa grace merveilleuse, 1l nous fait participer a ces choses. Mais il va sans dire que
toujours et en toutes choses, comme homme, il a la premiére place (Col. 1:18), et
si nous pensons & Lui comme Dieu, il est clair que nous ne pouvons jamais avoir
part & sa divinité, encore que nous soyons devenus participants, comme enfants
de la nature divine et comme fils de la plénitude de bénédiction, qui se rattache
a ces titres.

Or, le chemin qui conduit & ce but glorieux passe par la souffrance ; aucun
chrétien ne peuty échapper ; c’est pourquoi la phrase s’achéve par ces mots : « s1

toutefols nous souffrons avec lui, afin d’étre glorifiés avec lui».

Cette condition a déja déconcerté plus d'un lecteur, & cause d'une lecture
superficielle du passage. Il en est souvent ainsi quand nous lisons la Parole de
Dieu : nous lisons trop vite ou trop superficiellement, nous y mélons nos propres
pensées, au lieu de sonder les pensées de Dieu sans parti pris et avec priére.
Aussi, précisons les choses :

Le passage dit clairement : si toutefois nous souffrons avec lui, et pourtant on a
supposé qu'll s’agit de souffrances pour Christ. Nous savons par Philippiens 1:29
et par notre propre expérience, que les souffrances pour Christ, souffrances pour
le nom de notre Seigneur, sont un privilége qui n’est pas accordé a chaque
croyant. En revanche, aucun vrai croyant ne peut échapper aux souffrances avec
Christ. Durant sa marche ici-bas, le Seigneur Jésus était un « Homme de douleur
et habitué A la souffrance,» (Esaie 53 v 3). Un monde de péché et de mort, de
souffrances et de larmes, dominé par les principes de la chair, ne pouvait étre,
pour sa sainte nature et son coeur plein d’amour, qu'une source continuelle de
douleur et de deuil. Il marcha enti¢rement seul, comme un étranger solitaire,
incompris souvent, méme de ses disciples qui affligeaient son coeur par leur
égoisme, leur incrédulité, leur manque d'intelligence et d’autres sentiments
semblables. Les choses qu'll voyait et entendait offensaient ses yeux et ses
oreilles, blessaient son cceur et, en méme temps, éveillaient sa profonde
sympathie. Au milieu de ces choses, il ne rencontrait ni sympathie, ni consolation.
Il ne récoltait, en échange de son amour, que la haine, l'ingratitude et la

moquerie.



L’homme spirituel ressent, sur son chemin, ce que Christ a ressenti, quoique
moins profondément. Sa nature également est en opposition avec tout ce qui
I’entoure ; il souffre 12 ou Christ a souffert ; il souffre avec Christ. Son amour
pour Dieu et pour ses semblables, son désir de marcher dans la pureté et la
sainteté, son respect des droits de Dieu et de son Oint, tout ce qui, en lui,
appartient & la nature divine, devient une source de souffrances. Les
conséquences du péché qu'il discerne autour de lui, jointes & l'incrédulité, a
I'indifférence et a 'hostilité des hommes, le font souffrir : toute atteinte a la
personne de Christ, toute parole impure ou blasphématoire I'attristent ; méme le
brigand sur la croix réprimanda son compagnon pour l'outrage qu’il fit au
Seigneur ; 1l en éprouvait de la douleur. Cependant, Dieu soit loué ! il n’en sera
pas toujours ainsi. Dans la mesure ol nous souffrons avec Christ, nous sommes
assurés de partager sa gloire dans le ciel ; bientdt tous ceux qui souffrent ici-bas
avec Lui seront glorifiés avec Lui dans le ciel. Si quelqu’un ne souffre pas dans
une mesure quelconque avec Lui, ne serait-ce que durant quelques jours, ou
méme seulement quelques heures (comme le brigand repentant), cela prouve
qu'il n’est pas né de Dieu, qu'il n’est pas un chrétien. En effet, comment I'Esprit
de Christ pourrait-il opérer dans un cceur sans produire les sentiments qui se
trouvaient en Christ lui-méme ?

Bien que nous soyons enfants de Dieu, et ainsi héritiers de Dieu et cohéritiers de
Christ, nous ne possédons pas encore I'héritage, non seulement parce que nous
sommes encore dans nos corps, mais aussi parce que notre héritage lui-méme est
encore souillé et soumis & la corruption. Telle qu’elle est maintenant, la création
ne convient pas pour les héritiers, ni pour le Seigneur, ni pour les siens. Pour
cette raison, 1l est assis A la droite de Dieu, attendant, et nous aussi avec Lui,
I'heure de la révélation de la gloire & venir. A I'égard de cette gloire, I'apétre qui
connaissait la souffrance plus qu'aucun d’entre nous, pouvait écrire aux
Romains : « J'estime que les souffrances du temps présent ne sauralent étre
comparées 2 la gloire & venir qui sera révélée pour nous. Aussi la création attend-
elle avec un ardent désir la révélation des fils de Dieu.» (v. 18, 19). Afin de nous
encourager, |'Esprit de Dieu dirige nos regards sur cette gloire et nous dit que
les souffrances par lesquelles nous passons aujourd’hui, aussi accablantes
qu’elles puissent étre, ne sont pas dignes d’étre comparées avec la gloire qui est
devant nous. Jusqu'a quel point le réalisons-nous ? L’apétre, pour ce qui le
concernait, pouvait dire : « J’estime » ; il ne savait pas seulement, mais il en était
pleinement convaincu. Dans les versets 22 et 28, ou 1l s’agit d'une part commune
a tous les croyants, 1l dit : « Nous savons ».

Notre vie est cachée avec le Christ en Dieu. Quand le Christ, qui est notre vie,
sera manifesté, alors nous aussi, nous serons manifestés avec lui en gloire (Col.
3:3, 4). Clest cette révélation des fils de Dieu qu’attend ardemment la création



entiére : elle souffre et soupire, car elle est « assujettie A la vanité », non de sa
volonté - elle n’a pas de volonté - mais a cause de celui qui l'a assujettie, le premier
Adam, « dans l'espérance qu’elle aussi sera affranchie de la servitude de la
corruption, pour avoir part a la liberté de la gloire des enfants de Dieu. Or, nous

savons que, jusqu a ce jour, la création tout entiére soupire et souffre les douleurs

de I'enfantement.» (v. 20-22).

La création soupire sous les conséquences de la chute, qui I'a placée sous la
servitude de la corruption. Quand I'homme, le chef de la premiére création,
pécha, son sort fut partagé par toute cette création. Nous 1gnorons combien elle
était belle avant la chute, mais nous savons que, selon I'appréciation de Dieu,
tout « était trés bon » (Gen. 1:31). Le péché de 'homme a tout gité, mais combien
précieuse est la pensée que la création tombée, par la faute de 'homme, sous la
servitude de la corruption, attend le moment oll nous serons gloriﬁés pour étre
délivrée de cette servitude. Combien merveilleux sont les voies et les conseils de
Dieu ! Dans sa grice infinie, 1l s’occupe d’abord des coupables, de ceux qui, par
leur chute, ont produit toute cette misére. Il choisit des étres envers lesquels il
veut manifester les richesses de son amour et de sa miséricorde, afin de faire
participer & la gloire, dans les siécles & venir, la création tombée dans la
corruption par leur faute | Dieu a parlé par les prophétes d’autrefois de ce
« rétablissement de toutes choses », de la régénération, comme le Seigneur

I'appelle en Matthieu 19:28 (Actes 3:19-21).

En nous acheminant vers la manifestation de cette gloire, nous exprimons, par
nos soupirs, le fait que, par nos corps, nous appartenons encore a cette création.
Par ces soupirs, nous participons & ceux de la création souffrante. Nous le faisons
d’une maniére agréable & Dieu et d’autant plus profonde que nous, reconnaissons
ce qu'est le péché et que nous faisons tout pour nous en séparer dans notre
marche. Notre bien-aimé Sauveur était entiérement sans péché, mais il
comprenait d'une maniére parfaite les souffrances qui étaient les conséquences
du péché.

Dans ce verset 22, 'ap6tre compare la création A une femme qui est en travail et
qui attend impatiemment la naissance de son enfant annoncée par les douleurs
qu’elle ressent. Elle ne peut pas hater cet événement ; elle peut seulement
soupirer et attendre. Il en est de méme de la création : elle soupire et attend la
révélation des fils de Dieu. Ceux-ci ne se distinguent pas encore extérieurement
des autres hommes ; ils peuvent étre faibles, pauvres ou infirmes ; ils souffrent et
meurent comme eux. Mais il n’en sera pas toujours ainsi : bient6t ils apparaitront
avec Christ en gloire comme ses cohéritiers, aprés avoir été ressuscités d'entre
les morts ou enlevés. Alors la création sera affranchie de la servitude de la



corruption, pour jouir de la liberté de la gloire des enfants de Dieu. Cette
délivrance s’opérera a la révélation de la gloire, lorsque Dieu réunira toutes

choses en Christ (Eph. 1:10).

Aujourd’hui, c’est le temps de la grice et personne ne peut jouir de la liberté de
cette grice, si ce n'est par la fo1. Sur ce terrain, il ne peut y avoir aucune relation
entre la création et nous, d’une part parce que la création n’est que matiére et n'a
pas d'intelligence, et d’autre part parce qu’elle n’en est pas venue a son état actuel
par sa propre faute et n’a ainsi pas besoin de pardon. Mais lorsque la liberté de
la gloire des enfants de Dieu apparaitra, les conséquences bénies de l'ceuvre
rédemptrice de Christ se manifesteront aussi envers la création. C'était le bon
plaisir de toute la plénitude habitant en Christ, de réconcilier toutes choses avec
elle-méme, par lui, ayant fait la paix par le sang que Jésus a versé a la croix (Col.
1:20). Ces choses ne sont pas encore réconciliées, mais le sang de Christ,
fondement de cette réconciliation, a été versé; l'ceuvre nécessaire a été
accomplie.

Non seulement la création, « mais nous aussi, qui avons les prémices de |'Esprit,
nous aussl nous soupirons en nous-mémes, en attendant l'adoption, la
rédemption de notre corps.» (v. 23). Nous ne soupirons pas parce que nous
sommes accablés par la vanité des choses d’ici-bas, mais parce que I'Esprit nous
fait sentir le contraste existant entre notre état actuel et la gloire qui est devant
nous. Cet état nous est rappelé continuellement par nos corps qui ne sont pas
encore délivrés. En effet, « 'adoption » n’est pas encore pleinement notre part. Il
n’en sera ainsi que lorsque nous aurons revétu un corps glorifié par la puissance
de Christ. Nous possédons « ce trésor dans des vases d’argile », et nous désirons
« revétir notre domicile céleste, » (2 Cor. 4 et 5). Etant remplis de I'espérance de
la gloire, nous sommes amenés, par la contemplation des choses qui nous
entourent, & ces soupirs qui sont en quelque sorte 'expression des soupirs de la
création. Ils ne sont pas, répétons-le, les fruits de notre mécontentement ou de
notre, impatience, mais ils sont produits par le Saint Esprit qui habite en nous,
et dont nous avons les prémices ®). Les soupirs du croyant sont donc produits
dans un esprit d’amour, et plus 'amour de Dieu, versé dans son cceur, agira par
I'Esprit, plus il sentira profondément que tout ce qui I'entoure est opposé a Dieu.
(*) Appelé ainsi en regard de la grande « moisson » & la fin des jours, quand le Saint Esprit sera répandu
« sur toute chair » (Joél 2:28 ; Es. 32:15). De méme, nous sommes appelés « une sorte de prémices de

ses créatures » (Jacq. 1:18).

« Car c’est en espérance que nous sommes sauvés. Or, |'espérance qu’on voit n’est
plus espérance : ce qu’on voit, peut-on |'espérer encore. Mais si nous espérons ce

que nous ne voyons pas, nous l'attendons avec persévérance.» (v. 24, 25). Le



croyant, rendu parfait dans sa conscience et conduit par la puissance du Saint
Esprit, réalise que les choses qui sont devant lui, et qu'il ne voit pas encore, sont
une espérance qui ne confond point. Il ignore & quel moment 1l les contemplera,
mais 1l sait d’'une fagon certaine qu’elles se réaliseront ; c’est pourquoi il attend
avec patience. Cette espérance 'ameéne ainsi & jouir en quelque sorte des choses
futures comme si elles étaient actuelles.

« De méme aussi I'Esprit nous aide dans notre faiblesse, car nous ne savons pas
ce qu'll nous convient de demander dans nos priéres. Mais |'Esprit lui-méme
intercéde par des soupirs inexprimables » (v. 26). Quelle grice merveilleuse !
Ainsi que nous venons de le voir, I'Esprit habite en nous, nous conduit et rend
témoignage avec notre Esprit que nous sommes enfants de Dieu. Ici, 1l nous est
dit qu'il accepte de s'identifier avec les croyants dans leur état actuel de faiblesse.
Nous sommes des étres de chair et de sang, faibles, ne voyant pas loin, sujets aux
influences du dedans et du dehors ; nous sommes peut-étre anxieux et craintifs ;
nous nous lassons facilement et perdons courage. Or, tout en traversant ce
monde, et en pensant en amour & ceux qui font les mémes expériences que nous,
nous pouvons jouir de la profonde sympathie de notre souverain Sacrificateur
dans le ciel, qui a été tenté en toutes choses comme nous, sans prendre part au
péché. De plus, nous avons en nous I'Invité divin qui intercéde continuellement
pour nous par des soupirs inexprimables.

Dans les choses qui sont en rapport avec cette création, les tentations, les
maladies, les difficultés, qui nous assaillent et méme dans toutes nos
circonstances, nous ne savons pas ce qu’il faut demander comme il convient.
Nous ne connaissons pas de reméde et ne discernons pas le but de Dieu. Nous
ne pouvons que soupirer, mais |'Esprit qui produit ces soupirs en nous, se joint
4 nous dans ces soupirs inexprimables et notre Dieu et Pére, qui nous voit et
nous entend, « connait quelle est la pensée de l'Esprit, parce que c’est selon Dieu
qu'il intercéde en faveur des saints.» (v. 27). Combien est précieuse la certitude
que le Dieu, qui sonde les cceurs - réalité importante - discerne dans nos soupirs
la pensée de I'Esprit. Car si nos cceurs sont sincéres devant Dieu, c’est |'Esprit
qui exprime nos sentiments, les sentiments de personnes qui appartiennent
encore A cette création et participent & ses souffrances, tandis que Dieu
comprend |'Esprit qui intercéde en nous.

Et non seulement cela, mais « nous savons, du reste, que toutes choses
concourent au bien de ceux qui aiment Dieu, de ceux qui sont appelés selon son
dessein. » (v. 28) (appelé conformément au plan divin nous dit Semeur) . Nous
ne savons pas toujours, faute de discernement, ce qu'll faut demander comme il
convient (I'ap6tre Paul lui-méme en est un exemple dans 2 Cor. 12), mais nous



savons une chose, c’est que toutes choses concourent au bien de ceux qui aiment
Dieu. Quelle précieuse consolation | Remarquons, en outre, I'expression : « de
ceux qui aiment Dieu ». Il n’est pas dit: « de ceux que Dieu aime », ce qui est
pourtant toujours vrai. Il s’agit de personnes vivant dans ce monde, sur lesquels
les regards de Dieu reposent avec délice, auxquels 1l a préparé ce qu'aucun ceil
n’a vu, ce qu'aucune oreille n’a entendu et ce qui n’est pas monté au coeur de

I'homme (1 Cor. 2:9 ; Jacq. 1:12; 2:5).

Ces étres, 1l les a appelés hors du monde, selon son propos divin, et les a donnés
a son Fils bien-aimé. Ils connaissent maintenant leur relation d’enfants a 'égard
du Pére. Au milieu des enfants de ce monde, dont 'esprit est inimitié contre Lui,
Dieu discerne les siens, ceux qui l'aiment, aussi faiblement que ce soit. Ils
I'aiment parce que Lui les a aimés le premier. Bien que leur amour puisse parfois
étre faible, cela ne change rien au fait qu'ils sont les objets de I'amour de Dieu
qui fait concourir toutes choses a leur bien. A cette précieuse assurance s’ajoute
le fait que les croyants étaient, avant la fondation du monde, les objets de la
pensée de Dieu: il les a préconnus et méme prédestinés A étre conformes a
I'image de son Fils (v. 29). Ce sont des déclarations merveilleuses ! Elles
aboutissent & ce qui est exprimé 2 la fin de notre chapitre, & savoir que Dieu est
pour nous et que, par conséquent, aucune puissance, ni dans les hauteurs, ni dans
les profondeurs, ne peut nous séparer de son amour.

« Car ceux qu'il a connus d’avance, il les a aussi prédestinés a étre semblables a
I'image de son Fils, afin que son Fils ft le premier-né entre plusieurs fréres. Et
ceux qu'll a prédestinés, il les a aussi appelés ; et ceux qu'il a appelés, il les a aussi
justifiés ; et ceux qu'll a justifiés, 1l les a aussi glorifiés.» (v. 29, 30). La grice de
Dieu brille d'un éclat incomparable dans cette glorieuse chaine de ses pensées et
de ses voies, chalne qui, allant d'une éternité a I'autre, relie le conseil divin & notre
glorification dans la maison du Pére. C'est le seul passage dans notre épitre qui
mentionne les conseils de Dieu avant la création du monde, mais combien 1l est
d'un effet imposant. Aussi, nous comprenons pourquoi l'ap6tre s’écrie : « Que
dirons-nous donc a I'égard de ces choses ? »

Les versets cités ci-dessus montrent que le travail de Dieu, a I'égard de ceux qu'il
a appelés, ne cesse pas ; il commence dans I'éternité et se termine dans I'éternité.
Ceux qu'il a prédestinés, il les a appelés ; et ceux qu'il a appelés, il les a aussi
justifiés, et... destinés & étre conformes a I'image de son Fils. Sa grice ne cessera
pas jusqu'a ce qu'il ait accompli ses paroles d’amour, jusqu’a ce qu'il voie devant
lui tous ces appelés glorifiés et « conformes a I'image de son Fils ».



Le regard de Dieu repose avec délices sur 'Homme de sa droite, ce Fils de
I'homme qui siege en haut dans la gloire de la résurrection. Et c’est a cette gloire
que Dieu nous a prédestinés. Ici-bas déja, les croyants peuvent manifester une
conformité plus ou moins grande avec Christ, selon le degré de leur fidélité.
Cependant, en tant que fils de la résurrection et fils de Dieu, nous serons revétus
de corps conformes au corps de gloire de son Fils bien-aimé. Malgré le lien intime
qui nous unit & lui, nous le contemplerons avec adoration et proclamerons la
seigneurie de Celui qui seul est digne de recevoir I'honneur, la gloire et la
bénédiction. Hébreux 2:11 Car celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés sont
tous issus d'un seul. C'est pourquoi il n'a pas honte de les appeler freéres.
Cependant il sera, durant l'éternité, pour la joie du Peére et pour
I'accomplissement de ses conseils, le « Premier-né entre plusieurs fréres », et
comme tel, 1l formera le centre rayonnant de tous les bienheureux qui,
transformés a son image, le verront comme 1l est (1 Jean 3:2). Et qu’en sera-t-il
d’eux ? Ils se prosterneront avec allégresse et jetteront leurs couronnes devant le
trone de Celui qui les a aimés et s’est donné lui-méme pour eux.

Il ne nous reste qu’a jeter un coup d’ceil sur la fin de ce chapitre admirable. Les
déclarations que nous venons de considérer, conduisent l'apdtre a cette
conclusion déja mentionnée, qui est en rapport avec tout l'enseignement de
|'épitre et qu'il exprime au nom de tous les croyants, a savoir que Dieu n’habite
pas seulement par son Esprit en nous, mais qu'il est aussi pour nous, c’est-a-dire
que tout son amour est & notre disposition. Un Dieu qui aime d'une telle maniére
ne nous refuse rien & nous qui sommes les objets de sa tendresse. C'est pourquoi
nous lisons : « Lui, qui n’a point épargné son propre Fils, mais qui |'a livré pour
nous tous, comment ne nous donnera-t-il pas aussi toutes choses avec lui 7» (v.
32). Le don du Fils est le plus grand ; 1l renferme en lui-méme tous les autres. Si
Dieu n’a pas épargné pour nous Celui qui était la joie et les délices de son cceur,
le centre de toutes ses pensées, s'1l I’a livré pour nous alors que nous étions encore
des impies et des ennemis, comment pourrait-il, maintenant que nous sommes

des saints et bien-aimés, nous refuser quelque chose de bon ?

En outre, si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ? Qui pourrait s'opposer
au Dieu éternel et nous arracher a ses bras puissants ? Qui pourrait nous voler
sa faveur ou 'empécher de déployer son amour envers nous ? C'est pourquoi
tous ceux qui peuvent dire avec une foi enfantine : Dieu est pour moi ! sont
bienheureux.

L’apétre donne trois preuves du fait que Dieu est réellement pour nous: la
p p q p
premiére est précisément le don de son Fils; la seconde, le fait que Dieu lui-



méme nous justifie, et la troisiéme, I'assurance que rien ne peut nous séparer de

sSOon amour.

La premiére preuve évoque avant tout I'amour de Dieu, qui est la source de
toutes les autres. Tous les croyants ne comprennent pas cela ; plusieurs volent en
Dieu avant tout le juste Juge, dont la colére a été, 1l est vrai, détournée par
I'ceuvre de Christ, mais qui néanmoins est assis sur son tréone comme un Juge
dur et séveére. Ils n'ont pas l'assurance que Dieu est amour et que, par
conséquent, 1l est l'auteur et le fondement de notre salut. Ils ne voient en Dieu
que la sainteté et en Christ seul 'amour. Telle était I'opinion quasi générale au
moment de la Réformation (1517), opinion que de nombreux croyants partagent
encore aujourd’hui. Mais Dieu soit loué, ce n'est pas la justice qui régne
maintenant - elle régnera au jour du jugement ; malheur alors & tous ceux qui
devront la rencontrer ! - non, c’est la grice qui régne par la justice (chap. 5:21).
Il est de toute importance, pour la paix de nos cceurs, que nous le comprenions
clairement et que nous ayons ainsi de justes pensées au sujet de Dieu. Certes,
Christ a tout accompli pour satisfaire la justice divine, mais 1l est également vrai
que, selon I'amour de Dieu, Christ a été préconnu avant la fondation du monde
comme |'agneau sans défaut et sans tAche, qui verserait son sang précieux pour
expier nos péchés. Nous avions besoin de la justice de Dieu, pour pouvoir nous
tenir devant lui, mais aussi de son amour en activité dans le Christ pour que nous
y participions. « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme, ne
leur imputant pas leurs fautes ». Christ a été fait péché pour nous, afin que nous
devenions justice de Dieu en lui (2 Cor. 5:19-21). Notre foi et notre espérance
reposent ainsi en Dieu lui-méme (1 Pierre 1:21). La justice de Dieu, éternelle et
immuable, est le fondement de notre assurance quant & son amour infini. C'est
pourquoi nous avons la pleine certitude qu'il nous donnera, avec Christ, dés a
présent, tout ce qui est bon et & 'avenir, la gloire éternelle (v. 32).

Mais Dieu n’est-1l pas toujours saint et juste ? Bien stir que si | Nous pouvons
étre inconstants et infidéles & ce que nous confessons. Lui demeure fidele et
immuable, car il ne peut se renier lui-méme (2 Tim. 2:13). C’est assurément une
vérité solennelle, mais ne sommes-nous pas des élus de Dieu rachetés par le sang
précieux de Christ, comme d'un agneau sans défaut et sans tache ? Et s'il en est
ainsi, qui « accusera les élus de Dieu @ ? - Clest Dieu qui justifie; Qui les
condamnera ? Christ est mort ; bien plus, il est ressuscité, il est & la droite de
Dieu, et il intercéde pour nous ! » (v. 33, 34).

(*) Remarquons comment |'Esprit de Dieu met tous les objets qu’ll traite dans cette épitre en relation
directe avec Dieu. C'est I'évangile de Dieu qui est annoncé, c’est la colére de Dieu, la grace de Dieu,
et la justice de Dieu qui sont révélées, c’est la gloire de Dieu dont nous nous glorifions et ici, nous

sommes des élus de Dieu, c’est Dieu qui justifie, etc.



Si Dieu lui-méme prend fait et cause pour nous, nous pouvons étre remplis de
confiance. Pourquoi peut-il agir ainsi et fermer la bouche de tout accusateur ?
Parce que Christ, le Fils de 'homme, a été livré pour nos fautes, ressuscité pour
notre justification et est maintenant assis a la droite de Dieu. Satan, 'accusateur
des fréres (Apoc. 12:10), ne peut rien faire, si le Juge lui-méme les justifie ?
Comprenons que nos rapports avec Dieu ont une intimité qu’lsraél ne connaitra
jamais ; la grice et la justice de Dieu sont manifestées d'une maniére plus
évidente envers nous depuis la mort, la résurrection et la glorification de Christ
a la droite de Dieu.

Dieu lui-méme nous est donc présenté ici comme Celui qui justifie : nous ne
sommes pas seulement justifiés par la foi devant lui. Parlant de Christ lui-méme,
le prophete Esaie déclare : « Celui qui me justifie est proche : qui contestera avec
moi ?... Voici, le Seigneur I'Eternel m’aidera : qui me condamnera ? » (Es. 50:8,
9). L’ap6tre met ces paroles dans la bouche des croyants. Quelle identification
merveilleuse et bénie !

Mais 1l y a plus encore : non seulement Dieu nous justifie sur le fondement de
I'ceuvre de son Fils, mais le Fils lui-méme, comme I'Homme ressuscité et glorifié,
intercéde pour nous, tant que nous sommes dans nos corps. Pourrait-il y avoir
une consolation plus grande ? Ici-bas, le Saint Esprit intercéde pour nous, et
dans le ciel, le Fils de Dieu le fait | Connaissant ces deux réalités, nous sommes
assurés que méme les difficultés du chemin ne peuvent affaiblir le lien puissant
qui nous unit & Christ et, par lui, & Dieu.

« Qui nous séparera de |'amour de Christ ? Sera-ce la tribulation, ou l'angoisse,
ou la persécution, ou la faim, ou la nudité, ou le péril, ou I'épée ?7» (v. 35).
Attention, 'ap6tre ne veut pas dire que ces épreuves nous seront épargnées.
Nous pourrons étre appelés a les traverser et & en ressentir toute la gravité. Le
Seigneur lui-méme les a connues et a expérimenté tout ce par quoi l'adversaire a
cherché a le détourner du chemin de 'obéissance. Il n’y a point de souffrances,
de douleurs, d’épreuves de foi qu'il n’ait traversées mais il est sorti vainqueur de
toutes. C'est pourquoi, si méme |'apdtre et d’autres aussi ont pu expérimenter la
vérité de cette parole : « C'est & cause de toi qu'on nous met & mort tout le jour,
Qu’on nous regarde comme des brebis destinées a la boucherie »(v. 36), si méme
nous rencontrons les difficultés et les souffrances décrites au verset 35, la fo1 peut
dire avec assurance : « Dans toutes ces choses, nous sommes plus que vainqueurs

par Celui qui nous a aimés » (v. 37).

Ces derniers mots sont, dans ce passage, d’'une force et d'une beauté
particulieres. Qu’est-ce qui a conduit notre Seigneur & parcourir son douloureux



chemin dans ce monde, & subir ces tribulations et ces souffrances, outre les
souffrances expiatoires ? Son amour merveilleux et incomparable pour nous, des
étres misérables et haissables | Ainsi, ce n’est pas seulement sa puissance qui
opére en nous et nous aide A traverser toutes les difﬁcultés, mais ¢ est avant tout
son amour, cet amour qui nous porte, nous encourage, nous reléve et dirige nos
regards vers la gloire (2 Cor. 4:17, 18). Oui, qui nous séparera de cet amour ?

En présence d'un tel amour, I'apbtre termine par ce cri d’allégresse : « Car j'ai
'assurance que ni la mort ni la vie, ni les anges ni les dominations, ni les choses
présentes ni les choses & venir, ni les puissances, ni la hauteur, ni la profondeur,
ni aucune autre créature ne pourra nous séparer de 'amour de Dieu manifesté
en Jésus-Christ notre Seigneur.» (v. 38, 39).

Il mentionne en premier lieu les difficultés et les ennemis visibles de ce monde ;
puis il énumeére les puissances et principautés invisibles apparemment capables
de nous séparer de 'amour qui nous conduit sur le chemin de la gloire. La mort
ou la vie, les choses présentes ou & venir, les principautés dans les hauteurs et
dans les profondeurs, que sont toutes ces choses ? Rien d’autre que des choses
créées : elles ne sont donc rien devant le Créateur tout-puissant et en face de son
amour qui ne cesse pas et surmonte tout.

Si, en rapport avec les choses visibles, il nous est parlé de 'amour de Christ,
lorsqu’ll s’agit des choses invisibles, 'ap6tre dirige nos regards sur I'amour de
Dieu, qui est dans le Christ Jésus, notre Seigneur.

Connaissant cet amour, possédant dans nos cceurs ce trésor de richesses
inépuisables, nous pouvons bien, nous aussi, joindre nos cris de victoire & ceux
par lesquels I'ap6tre commence et termine ce chapitre. Aucune condamnation
pour ceux qui sont dans le Christ Jésus - aucun ennemi, aucune principauté ne
peuvent sous séparer de |'amour de Christ et de 'amour de Dieu | Méme si toutes
les choses qui nous entourent s’écroulent, sl toutes portent le sceau du péché et
de 'opposition & Dieu, la foi s’en détourne et contemple les choses invisibles ; elle
se repose dans 'amour de Dieu et tient ferme dans le combat et les souffrances ;
méme A travers la brume qui pourrait 'empécher de vorr, elle regarde & Celui,
qui, apres avoir accompli son ceuvre, a été couronné de gloire et d’honneur, et
s’est assis 2 la droite de Dieu ou il attend le moment ot 1l viendra chercher les
siens, pour les faire participer a sa joie et & sa gloire...

Dieu est pour nous. Quelle réalité merveilleuse !



