Chapitre 5:12-21

Romains 1 a 4 présentent l'universalité du péché et la nécessité de la
justification par la foi, pour tous : les Juifs que les Gentils. Paul affirme que
tous ont pécheé et sont prives de la gloire de Dieu, et que la loi ne peut sauver
personne mais qu’elle révele le péché. C’est uniquement par la foi en Jésus-
Christ que nous obtenons le salut et non par les ceuvres de la loi. Aucune
ceuvre ne peut étre prise en compte afin que Dieu soit reconnu juste. Dans le
chapitre 4 que Paul approfondit la démonstration en utilisant Abraham
comme modele lui qui a été déclaré juste par Dieu alors que la loi n’existait
pas. David est également cité. Il est une démonstration de ’homme heureux
de voir ses fautes pardonnées et ses péchés couverts, sans ceuvre méritoire.
Enfin, dans les 11 premiers versets du chapitre 5, Paul explique que grace a la
foi, nous avons paix avec Dieu, acces a sa grace et une espérance solide, méme
au milieu des épreuves. Il insiste sur le fait que Dieu nous a aimés alors que nous
n’‘avions rien fait pour mériter cette grace : Christ est mort pour nous quand nous
étions impies, pécheurs et ennemis, et cette réconciliation gratuite garantit
d’autant plus notre salut par sa vie.

Le verset 12 de notre chapitre marque le début de la deuxieme partie de
I'épitre. A partir de la, L’apOtre Paul ne traite plus la question de la culpabilité
de 'homme et du pardon, mais il parle du péché comme tel et montre
comment le croyant peut étre délivré de la puissance et de la domination de
ce péché. Si grand et glorieux que soit le pardon, ce n’est pas tout. La lumiere
de Dieu révele a la conscience de I’homme non seulement les nombreuses
fautes qu’il a commises, mais aussi la source d’ou elles proviennent, quel est
I’arbre qui a porté les mauvais fruits que nous portons encore aujourd hui.
Cette révélation, en d’autres termes la découverte de notre corruption
irrémédiable et de notre état naturel désespéré, est presque plus effrayante
encore que le réveil de la conscience au sujet de la culpabilité. Aussi I'ceuvre
de ce que Dieu a fait en Christ pour nous délivrer de cette profonde
corruption est d’autant plus glorieuse. Plus nous prenons conscience de ce
qu’est la chair, plus nous jouissons des pleins résultats de ce que Christ a
réalisé.

Pendant des siecles, les croyants n’ont presque rien compris au jugement
tombé a la croix sur le « vieil homme », et encore moins a la nouvelle position
du croyant dans le Christ ressuscité. Ils pensaient qu’ils devaient prendre leur
parti d’avoir le péché en eux, étant sans puissance contre lui comme des étres



qui, ayant la connaissance de la sainteté de Dieu, s’efforcent sincerement mais
en vain, de devenir meilleurs. Dieu soit loué de ce que, dans sa grace infinie,
il a fait luire la lumiere dans les ténebres ! Et nous mesurons le privilege que
nous avons d’en avoir pris connaissance et d’en avoir conscience aujourd’hui.

Lisons ce que dit I’apdtre Paul : (Semeur) Romains 5:12 Par un seul homme, le
péché est entré dans le monde et par le péché, la mort, et ainsi la mort a atteint
tous les hommes parce que tous ont péché. Remarquons d’abord que la pensée
exprimée ici n’est reprise qu’au verset 18, par ces mots : « Ainsi donc, comme
une seule faute a entrainé la condamnation de tous les hommes ... ». Les versets
13 a 17 forment donc une parenthese ; pour n’avoir pas pris garde a ce fait,
plus d"un lecteur de I'épitre a mal compris ce passage ; mais si I’'on y prend
garde, la liaison des pense€es est claire et simple. (NdF* quid du verset 14 : voir
la page 4 de cette étude).

« C’est pourquoi » (v12) : on est tenté de se demander ou est le rapport avec
ce qui précede. Je crois que 1'on peut interpréter la pensée de l'apotre de la
maniere suivante : I’amour de Dieu a été manifesté comme étant la source de
la réconciliation, avec ses résultats glorieux, tandis que la mort et la
résurrection de Christ en sont le moyen. « C'est pourquoi » nous pouvons
considérer maintenant un autre aspect de ce sujet merveilleux : de méme que
par la désobéissance d"un seul homme (Adam), le chef de la famille humaine,
I’'Homme est tombé dans le péché et la mort, ainsi aussi un seul homme, le
second homme (Christ) est devenu par son obéissance le chef d'une nouvelle

tamille, dont les membres possedent deux natures, I'une d’Adam et l'autre de
Christ.

« C’est pourquoi, comme par un seul homme », il n’est plus question, dans
cette partie de I'épitre, de Juifs et de paiens : le mal a été fait, le péché est entré
dans le monde longtemps avant méme qu’il y etit un peuple d’Israél et une
loi. Le péché a bien « abondé » par la loi, en ce que ’homme a transgressé les
saints commandements de Dieu, mais le péché existait dans le monde avant
la loi; il est entré dans le monde par le premier homme; aussi les
conséquences en atteignent toute sa descendance. Par le péché est venue la
mort, et la mort touche tous les hommes (Juifs ou Gentils) ; elle domine, sur
toute '’humanité, « en ce que tous ont péché » ; il n'y a pas eu seulement le
péché, dans le jardin d’Eden — tous ont péché : donc, ’'homme ne meurt pas
seulement, parce qu’il descend de parents qui sont tombés, et que le péché,

*NdF : note de Fred



dit « originel », habite en eux, mais parce que lui-méme s’est rendu coupable.
L’homme né sous le péche est bien capable de pécher et enclin a cela, mais il
n’est coupable que s’il a conscience de son péché. Dieu peut, dans sa grace,
mettre au bénéfice de I'ceuvre de Christ des enfants n’ayant pas atteint 1’age
de responsabilité, ou des étres qui, dénués d’intelligence, sont sur le méme
pied que les enfants (NdF : ils ne peuvent en avoir conscience v13 : Or, le péché
n’est pas imputé, quand il n’y a point de loi. Et la loi n’est pas innée durant
I'innocence de I'enfance ou de I'intelligence) - car le Fils de '’homme est venu
pour sauver ce qui est perdu, et ce n’est pas la volonté de notre Pere qui est
dans les cieux, qu'un seul de ces petits périsse (Matt. 18:11, 14). C'est une
pensée extrémement consolante et qui nous montre l'infini de la grace de
Dieu ; mais cela ne change rien au fait solennel que '’homme a encouru la
mort parce qu’il a péché. Si méme la chute d’Adam est la cause premiere du
terrible chatiment infligé a I’homme loin de Dieu, savoir la mort éternelle,
chacun subit en outre les conséquences de sa culpabilité personnelle en raison
de ses péchés.

Si donc la faute d'un seul homme a entrainé la condamnation de tous ses
descendants et de la création tout entiere, est-il étonnant ou incompatible avec
le caractere de Dieu, qu’il introduise, par un seul homme, une justification de
vie a l'intention de tous les hommes ? (v. 18). Au contraire ! Toutefois, avant
de traiter cette question de maniere approfondie, nous désirons considérer la
parenthese contenue dans les versets 13 a 17.

Romains 5:13 car jusqu’a la loi le péché était dans le monde. Or, le péché n’est
pas imputé, quand il n’y a point de loi. La présence de la mort était la preuve
irréfutable que le péché existait, puisque la mort est le salaire du péché. Un
acte ne constitue pas seulement un péché, parce que la loi I'interdit. La loi, il
est vrai, modifie le caractere du péché, en ce qu’elle en fait la transgression
d"un commandement. C’est pourquoi il est écrit : « La ot il n’y a pas de loi, il
n'y a pas non plus de transgression » (4:15), et encore : « Le péché n’est pas
mis en compte quand il n'y a pas de loi » (5:13). Mais, avant que la loi fit
donnée, les hommes possédaient néanmoins une conscience et une
intelligence qui les rendaient inexcusables (Romains 1:18-20). « Jusqu'a ce que
la loi était dans le monde », et la conscience accusait les hommes, alors méme
qu’ils n’avaient pas transgressé un commandement de Dieu. Aussitot qu’il y
a une loi, il en est autrement : la loi met en compte le péché, I'enregistre dans
ses livres et « fait abonder la transgression ».



Le «péché» a un sens beaucoup plus étendu et général que la
« transgression ». Le péché, comme nous l'avons vu, ne peut étre compté
comme transgression que si une loi le condamne.

« Mais », poursuit ’apotre, « la mort a régné depuis Adam jusqu’a Moise, méme
sur ceux qui n’avaient pas péché par une transgression semblable a celle d’Adam,
lequel est la figure de celui qui devait venir.» (v 14). Jusqu’'a Moise, le 1égislateur
(celui qui a regu la loi), le péché ne fut donc pas mis en compte ; toutefois la
mort a toujours régné, méme sur ceux qui n’avaient pas peché de la méme
maniere qu'Adam, c'est-a-dire qui n’avaient pas transgressé de
commandement. Adam avait recu le commandement de ne pas manger de
l’arbre de la connaissance du bien et du mal, il n'y avait pourtant qu'une seule
regle, qu'une seule loi et elle s’adressait a lui et a sa femme ... et surement a
tous ses descendant. 1 seule regle, pourtant bafouée. Quant a Moise, il regut
la loi, 'ensemble des commandements de Dieu. Adam transgressa le seul
commandement recu, et Isra€l, toute la loi. Ils se rendirent ainsi coupables de
la méme maniere. Il n’en fut pas de méme des hommes qui vécurent dans
I'intervalle, avant et apres le déluge, car ils n’étaient assujettis ni a un
commandement isolé, ni a la loi. Pourtant ils pécherent (par nature), et c’est
pourquoi la mort régna depuis la chute jusqu’a ’apparition de la loi.

L’apotre pense manifestement a un passage du prophete Osée, quand il parle
de la transgression d’Adam. En Osée 6:7 Dieu accuse Israél d’avoir agi
perfidement et transgressé I’alliance comme Adam (Osée 6:7 Ils ont, comme le
vulgaire, transgressé 1'alliance; C’est alors qu’ils m’ont été infideles = LSG
traduit Adam par le vulgaire). L’alliance et le commandement donnés étaient
différents dans les deux cas, mais en principe Adam et Isra€l avaient péché
de la méme maniere. Comme nous l'avons dit, il en fut autrement dans
I'intervalle entre Adam et Moise : il n’y avait pas, alors, des nations et un
peuple séparé d’elles par des ordonnances légales, mais une seule grande
famille humaine, sur laquelle régnaient indistinctement le péché et la mort.

Que veut dire 'apotre quand il nomme Adam une « figure de celui qui devait
venir ? » (« qui est comparable a celui qui devait venir » Sem) ? Adam, le chef
de la premiere création, n’eut des fils qu’apres sa chute, et fit ainsi peser sur
tous ses descendants les conséquences de cette chute. Le commencement de
la Genese nous donne la clé de I'histoire tout entiere de la race humaine
jusqu’a nos jours. La transgression d"un seul (Adam) a apporté la mort aux



« plusieurs », c’est-a-dire a tous ses descendants, qu’ils aient péché en
transgressant des commandements, ou non. Pareillement, le merveilleux don
de la grace de Dieu s’est adressé par unseul homme (Christ), aux
« plusieurs », c’est-a-dire a tous ceux que Dieu lui a donnés et dont Il est
devenu le chef, les rassemblant en une seule famille. Cela nous fait
comprendre dans quel sens Adam était une figure de Christ: le premier
(Adam) et le second Homme (Jésus) sont devenus chefs d"une famille, d"une
race. Le premier, comme créature tombée dans le péché et la mort, le second
comme Homme victorieux et ressuscité.

Romains 5:15 Mais il n’en est pas du don gratuit comme de 1'offense ; car, si par
I'offense d'un seul il en est beaucoup qui sont morts, a plus forte raison la grace
de Dieu et le don de la grace venant d'un seul homme, Jésus-Christ, ont-ils été
abondamment répandus sur beaucoup. S'il est juste - et c’est un fait qu'aucun
Juif, méme aucun étre humain ne peuvent contester - que toute la
descendance d’Adam doive supporter les conséquences de la transgression
de leur pere, il est beaucoup plus juste encore que les résultats de la grace de
Dieu manifestée en Christ soient la part de tous ceux qui croient en Lui. Ce
qu'Adam (comme figure de Jésus) futen malédiction pour tous ses
descendants, Christ I'est devenu abondamment en bénédiction pour tous
ceux qui Lui appartiennent. Pourrait-il en étre autrement vu la source de cette
grace et le canal par lequel elle est parvenue jusqu’'a nous? Si par la
transgression d’un seul « plusieurs sont morts », ainsi aussi par un seul, Jésus
Christ, la grace de Dieu a abondé envers plusieurs.

Remarquons ici et dans les versets suivants l'emploi du mot
« plusieurs » (« beaucoup » dit Semeur et Lsg c’est le terme polus qui signifie
premierement plusieurs et donne le préfixe Poly (polyvalent, polyglotte,
polygame ...) ). Nous pourrions peut-étre penser que le mot « tous » aurait été
plus simple et plus approprié. Or, a part le contraste voulu entre les mots « un
seul » et «plusieurs», 1'Esprit de Dieu a manifestement choisi cette
expression pour prévenir tout malentendu. En rapport avec Adam, le terme
« plusieurs » désigne incontestablement tous les hommes, parce qu’Adam est
le pere de tous et leur a communiqué a tous sa nature. Par contre, en rapport
avec Christ, ce mot ne peut s’appliquer qu’a ceux qui ont cru en Lui et sont
devenus ainsi participants de la nouvelle nature.



Il n'y a pas seulement une différence de mesure, mais aussi de nature. Si la
Parole nous présentait jusqu’ici deux classes de personnes, elle nous parle
maintenant des faits ou des actes sur lesquels cette différence est fondée :
Romains 5:16 Et il n’en est pas du don comme de ce qui est arrivé par un seul qui
a péché; car c’est aprés une seule offense que le jugement est devenu
condamnation, tandis que le don gratuit devient justification apres plusieurs
offenses. Une seule faute du chef de la race humaine a amené la
condamnation, tandis que le don de grace de Dieu libere les croyants de
plusieurs fautes et leur confere une position de justice.

Poursuivant cette pensée, I’apdtre continue : Romains 5:17 Si par I’offense d’un
seul la mort a régné par lui seul, a plus forte raison ceux qui recoivent
I’abondance de la grace et du don de la justice régneront-ils dans la vie par Jésus-
Christ lui seul. D’apres la premiere partie de la phrase, on pourrait penser que
la seconde partie devrait dire : « la vie régnera ». (au lieu « de regneront dans
la vie »). Il n’en est rien et nous lisons : « a plus forte raison ceux qui regoivent
I’abondance de la grace et du don de la justice régneront-ils dans la vie par Jésus-
Christ lui seul ». Combien la puissance de la grace s’est montrée triomphante,
surmontant tous les obstacles ! En réalité, elle 'a emporté victorieusement sur
le péché et ses conséquences. Tous ceux qui croient en Jésus, qu’ils soient
pécheurs d’entre les nations ou transgresseurs de la loi, recoivent le don libre
et surabondant de la grace, qui non seulement Ote leur culpabilité et leur
péché, mais leur donne aussi la vie, la vie éternelle, par un seul, Jésus Christ.
Le péché du premier homme a déchiré le vétement de l'innocence et a
introduit la mort : le sang de Jésus Christ revét les croyants de la robe de la
justice divine et leur confere une position toute nouvelle, infiniment plus
glorieuse que celle qu’Adam possédait avant la chute. De plus il leur donne
la vie éternelle et, dans cette vie éternelle, une place prééminente. Non
seulement ils ne peuvent perdre ce qu’ils ont re¢u, mais ils régneront en vie
par Jésus Christ. Ce n’est donc pas la vie qui regnera mais bien ceux qui
auront la vie.

Nous voyons toujours a nouveau combien les opérations de la grace divine
correspondent a la nature et a la gloire de Christ ; elles surpassent infiniment
les conséquences du péché. C’est pourquoi 'apdtre, rempli d’une sainte
admiration, introduit le chapitre suivant par : Ch. 6 v 1 « Que dirons-nous
donc ? ».



Comme nous l'avons dit, cette longue parenthese se termine au verset 17, et
la pensée, interrompue au verset 12, est reprise au verset 18, en rapport avec
I'enseignement des versets 13 a 17.

(Lsg) Romains 5:18 Ainsi donc, comme par une seule offense la condamnation a
atteint tous les hommes, de méme par un seul acte de justice la justification qui
donne la vie s’étend a tous les hommes. Nous retrouvons ici I'expression « tous
les hommes » du verset 12. Dans les deux cas, les effets de ce qui a eu lieu
s’adressent a tous les hommes ; pas un seul n’est exclu. Il s’agit dans ce verset
uniquement de la direction initiale, ou du but, de I'un et de 'autre des actes.
L’un conduit a la condamnation, I’autre a la justification de vie, et cela tout a
fait indépendamment du fait que cette direction et ce but ne seront pas
changés par la grace de Dieu ou par l'incrédulité de 'homme. En d’autres
termes, si on refuse la condamnation sous prétexte de ne pas y croire, ou si on
réfute la grace de Dieu, ¢a ne changera rien.

Ayant considéré la portée des deux actes, nous en venons avec le verset 19
aux conséquences des actes accomplis par les chefs des deux familles:
Romains 5:19 Car, comme par la désobéissance d’un seul homme beaucoup ont
été rendus pécheurs, de méme par 'obéissance d’un seul beaucoup (plusieurs
selon Darby) seront rendus justes. L'Ecriture nous enseigne d’une maniére
certaine que « tous les hommes » ne sont pas justifiés : I'Esprit Saint devait
donc employer ici de nouveau l'expression « plusieurs » pour désigner la
classe d’hommes qui, dans les deux cas, était jointe a son chef. Il va de soi que,
dans le premier cas, toute la race humaine (ainsi tous les hommes, comme au
verset 18) est comprise, car tous se trouvent, par nature, sur le terrain de leur
pere, « dans la position de pécheurs » ; pour eux, il n'y a pas de différence.
Une fois encore, le fait solennel est confirmé : la famille humaine tout entiere
- la descendance d’Adam - est dans la méme position que le pere de la race :
tous sont des pécheurs, séparés de Dieu, ennemis de Dieu, et n’éprouvant pas
le besoin de revenir a Lui.

Dans le second cas, il s’agit également des « beaucoup », mais qui sont unis
vitalement au « seul » | Tous ceux qui « sont en Christ » et qui, par la foi en
Lui, ont été constitués « justes » — « les enfants que Dieu lui a donnés ». Au
verset 18, nous avons vu que, par une seule justice, les conséquences de cette



justice furent envers tous les hommes en justification de vie. L’apdtre Paul
peut donc s’adresser au monde entier et annoncer 1’heureux message du Fils
de Dieu. Toutefois, I'ceuvre du salut n’a des effets réels et définitifs que pour
ceux qui acceptent la bonne nouvelle ; ce sont également dans chaque cas les
« plusieurs » qui se trouvent sous les conséquences de ’action d"une « seule »
personne. L'une des classes, les « pécheurs » par la désobéissance d’Adam,
’autre classe, les « justes » par I'obéissance de Christ.

Apres avoir développé en détail le sujet des deux familles et de leurs chefs,
’apotre dit encore un mot, aux versets 20 et 21, sur un sujet qu’il a déja abordé
a diverses reprises : la loi.

Dans quel but a-t-elle été donnée ? L’homme religieux pourrait penser que
c’est afin de produire une justice devant Dieu, ne fit-elle méme qu’humaine.
La loi ne promettait-elle pas la vie a celui qui 1'observerait ? L’apotre dit tout
autre chose : « Or, la loi est intervenue pour que l'offense abondat,» (v. 20)
(semeur dit « Que le péché prolifere ». Certes, il ne pourrait pas y avoir de
résultat plus humiliant pour l'orgueil de I'homme ; le péché, comme tel,
existait, avant que la loi fit donnée, mais par la loi, il devait se manifester
dans toute son horreur, c’est-a-dire comme étant une révolte directe contre les
saints commandements de Dieu et un mépris de son autorité. Dieu ne donnait
pas une loi afin que, par elle, le péché abondat; comment pourrait-Il en
quelque maniere étre le promoteur du péché ? Mais il pouvait bien donner
une regle parfaite pour la marche de I’homme, afin de lui montrer par ce
moyen ce qui en était réellement de lui. La loi est intervenue afin que le péché
prolifere, ou, comme nous le lisons dans un autre passage, afin que le péché
«parit péché» (chap. 7:13). Et oui, 'homme est devenu «par le
commandement excessivement pécheur » (chap. 7:13). La loi n’a fait que
mettre pleinement en lumiere 1'état de ’'homme déchu, en faisant revivre et
se développer d'une facon effrénée sa propre volonté, son orgueil et les
passions du péché qui habite en lui.

« ... mais la ou le péché a abondé, 1a grace a surabondé, afin que, comme le péché
a régné par la mort, ainsi la grace régnat par la justice pour la vie éternelle, par
Jésus-Christ notre Seigneur.» (v. 20, 21). La grace abondante est la réponse de
Dieu a la faute et a la corruption de I'homme ! N’est-ce pas formidable ? C’est
I'une des nombreuses raisons de notre adoration ! Elle agit d"'une maniere
absolue et triomphe le plus glorieusement possible la ou il n'y avait plus
aucun espoir pour ’homme et ou1 un jugement irréemédiable I’attendait.



Et ce triomphe n’a pas lieu au détriment de la justice de Dieu. La grace regne
par la justice, en vertu de 1’ceuvre accomplie par le Seigneur Jésus, pour la vie
éternelle. Un Juif fidele a la loi aurait pu dans le meilleur cas - ce qui est en
réalité totalement impossible - obtenir la vie sur cette terre comme
récompense de ses actions, tandis que le croyant recoit, aujourd’hui, la vie
éternelle, parce que Dieu le voit devant Lui, sur le fondement de I'ceuvre de
son Fils bien-aimé, dans une position toute nouvelle, et correspondant a ses
conseils éternels. Dieu a montré sa justice en ceci, c’est qu’ll a placé a sa droite
son Fils qui, comme homme, 1'a parfaitement glorifié¢ ; aujourd’hui non
seulement il justifie de tous leurs péchés ceux qui croient en Jésus, mais aussi
il leur accorde une vie, qui a la gloire comme but.

Comme donc le péché a régné par la mort, ainsi aussi la grace regne
aujourd’hui ; I'heure viendra en laquelle la justice régnera : malheur alors a
tous ceux qui ont négligé le temps de la grace ! Dieu est juste et doit maintenir
sa justice ; Il ne peut supporter le péché devant ses yeux et ce temps de grace
a forcément une limite. Combien terrible sera le chatiment, quand le temps de
la grace de Dieu aura pris fin et que son jugement atteindra tous ceux qui
auront négligé ou méme méprisé son salut.

C’est pourquoi bienheureux sont ceux qui, étant au bénéfice de la grace,
échapperont a la colere a venir.



