Chapitre 3

Dans le 1°" chapitre, Paul se présente comme serviteur de Jésus-Christ, appelé a étre
apobtre et & annoncer I'Evangile de Dieu promis par les prophétes. Il exprime son désir
de visiter les chrétiens de Rome pour affermir leur foi et partager avec eux les dons
spirituels. Ensuite, il proclame que I'Evangile est la puissance de Dieu pour le salut de
tous ceux qui croient, Juifs et Grecs. Puis il explique que la colére de Dieu se révele
contre les hommes qui rejettent la vérité et s'Tadonnent a I'impiété. Et il commence par
I'attitude des paiens qui, ayant refusé de reconnaitre Dieu, sont livrés a des passions
dégradantes et a des comportements contraires a la nature.

Au chapitre 2, Paul s’adresse maintenant aux juifs. Eux qui jugent les autres, car en
agissant de méme, ils se condamnent eux-mémes alors qu’ils commettent la méme
chose. Il souligne que Dieu juge chacun selon ses ceuvres, sans favoritisme entre Juifs
et non-Juifs. Les Gentils, qui suivent la loi naturelle inscrite dans leur cceur, peuvent
parfois faire le bien méme sans connaitre la Loi. A linverse, les Juifs, malgré leur
connaissance de la Loi, ne sont pas justes s’ils ne la mettent pas en pratique (il va
développer ¢a dans le ch. 3). Enfin, Paul conclut que la vraie circoncision est celle du
cceur, opérée par I'Esprit, et non celle qui est extérieure dans la chair.

Ch. 3

Si donc Dieu exige la sincérité de maniere si solennelle et rejette ce qui n'est que forme
extérieure, ne vaut-il pas mieux étre un paien incirconcis, dont la responsabilité est bien
moindre que celle d’un Juif ? Tout naturellement se pose la question : « Quel est donc
I'avantage du Juif, ou quel est le profit de la circoncision ? » L’apétre répond : Romains
3:2 Il est grand de toute manieére, et tout d’abord en ce que les oracles de Dieu
leur ont été confiés. Dans un autre passage (9:4, 5), il énumére encore une série
d’autres priviléges du Juif, mais ici il n’en nomme qu’un, sans doute le plus élevé, a
savoir le fait qu’il possede la parole écrite de Dieu. Dieu ne s’était pas révélé a un autre
peuple de la terre aussi directement qu’a son peuple d’Israél : il leur avait donné sa
Parole, comme descendants d’Abraham, qu'’il avait mis a part des autres hommes,
autrefois, par la circoncision. Quel usage avaient-ils fait de ce privilege ?

Israél avait foulé aux pieds la bonté de Dieu. Paul insiste sur le fait que c’est un
privilege d’étre juif et donc membre du peuple de Dieu et il leur rappelle ce qu’ils en ont
fait. Israél a été infidéle : son infidélité annulerait-elle la fidélité de Dieu et les promesses
divines ? « Loin de la ! » réplique I'apbtre, « mais que Dieu soit reconnu comme vrai et
tout homme menteur! » Dieu s’en tient d’'une maniére invariable a sa Parole ; il
accomplira ses promesses malgre toute I'infidélité d’'Israél ; 'apbtre ne poursuit pas ce
sujet ici, mais il le reprendra en détail au chapitre 11.



De la méme maniere que Dieu tient ses promesses, il maintient aussi son jugement
sur le péché. David, apres sa terrible chute, avait trouvé son unique ressource dans la
confession franche de son péché et en justifiant Dieu, sans s’occuper de ce que cela lui
couterait. Il dit: « Tu seras toujours reconnu juste dans tes sentences; et tu seras
vainqueur lorsque tu juges.» (v. 4 ; Ps. 51:4). Comment pourrait-on jamais imputer une
erreur a Dieu quant a ses paroles ou a son jugement ? Finalement toutes choses
tourneront a sa gloire et a la honte de 'homme ; c’est Dieu qui sera le vainqueur a tous
égards.

Mais (v 5) - mot qui se trouve fréquemment dans cette épitre et par lequel 'homme
exprime son opposition aux déclarations divines - si I'infidélité de 'homme fait briller
avec d’autant plus d’éclat la fidélité immuable de Dieu « si notre injustice contribue a
prouver que Dieu est juste, que trouvons-nous a dire ? » Dieu est-il injuste quand il
donne cours a sa colere envers ceux qui, par leur conduite, font briller sa fidélité avec
tant d’éclat ? L’apétre dit : « je parle selon 'lhomme », c’est-a-dire comme les hommes
parlent et jugent, sans réflexion, dans leur ignorance. Il répond : « Dieu injuste ? » selon
Semeur, et « Loin de la! » (LSG) car si cette objection était fondée, Dieu ne pourrait
juger personne, pas méme les paiens (v. 6). Abraham avait déja déclaré que Dieu était
le juste Juge de toute la terre (Gen. 18:25) et les Juifs reconnaissaient que les iniquités
des paiens meéritaient le jugement.

L’apétre dit, de maniére provocatrice, que puisque mon péché fait éclater la gloire
de Dieu, je ne mérite pas la sanction. Et il insiste, il estinsensé de penser ¢ga ! Ce serait
affirmer que Dieu ne doit pas punir le pécheur, mais au contraire le recompenser, parce
que son mensonge a mis en évidence la vérité de Dieu ? Non, Dieu demeure toujours
fidéle, immuable : « Il ne peut se renier lui-méme » (2 Tim. 2:13). Ses promesses,
comme ses menaces de jugement, s‘accompliront inévitablement. En dépit de toutes
les objections de 'homme, les Juifs comme les paiens seront soumis au jugement du
Dieu saint.

Finalement I'apbtre pose encore une fois la question : « Et si, par mon mensonge, la
vérité de Dieu éclate davantage pour sa gloire, pourquoi suis-je moi-méme encore jugé
comme peécheur ?» (v. 7). Il s’en rapporte, pour la réponse, aux auditeurs ou aux
lecteurs ; une conscience sincére ne se trompera pas a ce sujet. Les conséquences
d’'une faute, fussent-elles favorables a Dieu du point de vue humain, pourraient-elles
libérer un coupable de sa culpabilité et du chatiment qu’il mérite ? Est-il possible qu’elles
transformeraient cette faute méme en une bonne action ? Cette pensée absurde
rappelle a 'apbtre la calomnie que les adversaires des croyants répandaient contre eux,
prétendant qu'ils disaient : « Faisons du mal, afin qu’arrive le bien ! » (v. 8). Indigné
d'une telle accusation qui dévoilait I'état d'ame de ses auteurs, il ajoute: « La
condamnation de ces gens est juste ». Un tel accusateur pronongait son propre
jugement ; tant qu’'un pécheur n’est pas convaincu de péché, il méprise et outrage la
grace ; mais dés que cette conviction de péché est produite dans la conscience, le
coupable saisit avec reconnaissance la grace qui lui est offerte.



Au verset 9, I'apdtre reprend le cours de sa pensée, et demande, en rapport avec le
verset 1: « Quoi donc ? Sommes-nous plus excellents ? » « Nullement », répond-il.
« Car nous avons déja prouvé que tous, Juifs et Grecs, sont sous I'empire du péchéy.
Ces deux classes de personnes étaient, sans contestation, convaincues de péché. Les
Juifs étaient tout disposés a accepter ce jugement au sujet des paiens, mais ils auraient
bien aimé s’y soustraire eux-mémes, c’est pourquoi Paul cite plusieurs passages de
leurs propres Ecritures établissant de maniére irréfutable qu'ils étaient non seulement
pécheurs, mais I'étaient bien plus que les paiens. Quel constat accablant ! Les oracles
de Dieu, qui avaient été confiés aux Juifs et dont ils aimaient a se vanter, dévoilaient
I'état moral effroyable dans lequel ils étaient plongés. Si le premier chapitre de cette
épitre décrit de maniére saisissante les péchés et la souillure des paiens, il s’agissait
d’hommes et de femmes ne connaissant pas Dieu et plongés dans les ténébres. A
l'inverse, les Juifs possédaient de grands et nombreux privileges !

Pourtant, il n’y avait pas de juste parmi eux, pas un seul qui elt recherché Dieu ;
tous s’étaient détournés et aucun ne faisait le bien ; il n’y en avait aucun qui exercéat la
bonté, pas méme un seul ; ils avaient employé tous leurs membres comme instruments
d’iniquité : tout en eux était corrompu, souillé par le péché et la violence : leur gosier,
leur langue, leurs lévres, leur bouche, leurs pieds, leurs routes ; il n’y avait pas de crainte
de Dieu devant leurs yeux ; les témoignages de cette terrible corruption sont tirés des
Psaumes et des Prophétes. Que pouvaient répondre les Juifs a cela ? Rien ! « Or nous
savons que tout ce que la loi dit, elle le dit a ceux qui sont sous la loi » (v. 19). La
culpabilité des Juifs, plus grande que celle des paiens, était donc démontrée d'une
maniére irréfutable.

Et voici maintenant la conclusion accablante : « afin que toute bouche soit fermée,
et que tout le monde soit coupable devant Dieu ». Toute bouche, celle du Juif aussi bien
que celle du paien, est fermée ; tous les hommes, irrémédiablement coupables devant
Dieu : c’est un verdict auquel on ne s’attend certainement pas. Tous, religieux ou impies,
bons ou mauvais, muets devant le tribunal du Dieu saint! Quelle humiliation pour
'homme plein d’orgueil ! Nous pouvons nous révolter contre cette pensée, mais c’est
inutile parce que la vérité est en Dieu et dans sa parole.

L’apbtre termine par ces mots : Romains 3:20 Car personne ne sera déclaré juste
devant lui parce qu’il aura accompli les ceuvres demandées par la Loi. En effet, la
Loi donne seulement la connaissance du péché. S'il avait été possible d’acquérir,
par des ceuvres, une justice devant Dieu, le peuple d’lsraél l'aurait obtenue par
'observation de la loi. Or, c’est exactement le contraire qui s’est produit : I'état moral
des Juifs était si corrompu qu'il était devenu proverbial parmi les nations (tout le monde
le savait). En transgressant la loi, dont ils reconnaissaient 'autorité, ils avaient accru
leur culpabilité au-dela de toute mesure.

Or, pouvait-il en étre autrement ? Non, car la loi ne convainc pas seulement de
péché, mais elle en manifeste encore toute la laideur: le péché devient par le
commandement excessivement condamnable (chap. 7:13). La loi ne peut ni



communiquer la sainteté, ni justifier le pécheur devant Dieu. En faisant connaitre a
'homme le péché sous son vrai caractére, elle le condamne dans sa conscience. Il ne
lui reste plus alors qu’a s’incliner et a se juger lui-méme. Si ’lhomme méprise la grace,
il aura la bouche fermée devant le Juge supréme.

Par les mots « Et maintenant » (v 17), I'apétre introduit un sujet tout nouveau qui va
nous occuper de choses plus agréables que la longue parenthése allant du chapitre
1:18 au chapitre 3:20. Dans cette parenthése, I'apbtre nous a parlé du triste état de
’lhomme, des terribles conséquences de sa chute, aboutissant a cette conclusion que
le monde entier mérite le jugement de Dieu. Mais maintenant il va nous parler de ce que
Dieu a fait pour remédier a la corruption de 'homme et aussi de la révélation de Sa
justice par I'’évangile. La loi n'avait pu révéler la justice, pas méme une justice humaine,
car la loi ne donne que la connaissance du péché, mais dans I'évangile de la gréace, la
justice de Dieu est réveélée « sur le principe de la foi pour la foi ».

L’apétre revient ainsi au verset 17 du premier chapitre (Romains 1:17 parce qu’en lui
est révélée la justice de Dieu par la foi et pour la foi, selon qu’il est écrit : Le juste vivra
par la foi). Cette justice n’a rien a faire avec la loi qui cependant lui rend témoignage :
« Romains 3:21 Mais maintenant Dieu a révélé comment il nous déclare justes
sans faire intervenir la Loi - comme I’avaient annoncé les livres de la Loi et les
écrits des prophétes 22 Dieu déclare les hommes justes par leur foi en Jésus-
Christ, et cela s’applique a tous ceux qui croient, car il n’y a pas de différence
entre les hommes. » Quelle merveilleuse vérité en si peu de mots ! Nous avons déja
parlé précédemment de la justice de Dieu; elle trouve sa mesure, non dans la
responsabilité de 'homme, mais en Dieu lui-méme, dans sa nature. Dieu juge ’homme
d’apres sa responsabilité, mais il manifeste sa justice dans ses actes, et de quelque
maniére qu’il le fasse, c’est toujours a sa gloire.

La justice de Dieu a donc été manifestée sans loi : la loi avait été donnée a ’'homme
en vue de ses relations avec Dieu ; elle lui ordonnait d’aimer Dieu pardessus tout, Dieu
qui restait caché ; et cette loi ne fit que manifester la culpabilité irremédiable de 'homme.
Une conscience sincére doit reconnaitre que sa propre justice, une justice légale, n’est
qu’un vétement taché. La justice de Dieu n’a absolument rien a faire avec la loi ; comme
nous I'avons vu, elle s’est manifestée en ce que Dieu a couronné de gloire et d’honneur
Jésus a la droite de sa majesté, sur le fondement de son ceuvre accomplie. La loi et les
prophétes ont bien parlé de cette justice et lui ont rendu témoignage, mais ils ne
pouvaient faire plus. Nous lisons en Esaie 46:13 : « J'ai fait approcher ma justice ; elle
ne sera pas éloignée, et mon salut ne tardera pas », et au chapitre 56:1 du méme
prophéte : « Mon salut est prés de venir, et ma justice, d’étre révélée » (voyez aussi
chap. 51:5, 6, 8 ; Dan. 9:24). Ainsi ces anciens témoins ont annoncé la justice de Dieu,
comme devant étre prochainement révélée tout en déclarant que ce ne serait pas de
leur vivant.

Mais maintenant elle est manifestée, et cela, par la foi en Jésus Christ, le Sauveur
crucifié et glorifié. La loi ne prévoyait ni substitut, ni garant pour le pécheur coupable ;



elle ne pouvait annoncer Celui qui viendrait que par des images et des types de Christ.
« Mais maintenant » - gloire a Dieu pour ces mots ! - la justice de Dieu est manifestée
en Jésus Christ. La grace témoigne d’une intervention de Dieu par le moyen de son Fils
bien-aimé, qu’ll n’a pas épargné, afin de pouvoir nous sauver. La croix de Golgotha ne
nous parle pas seulement de la prérogative de Dieu d’intervenir en grace, la ou tout
espoir était perdu, mais aussi de sa justice qui se manifeste dans le fait qu'il justifie
maintenant celui qui est de la foi de Jésus. D’autre part, ’'homme reconnait, par sa foi
(en ce que dit la parole de Dieu), qu'il est coupable et pécheur, privé de toute propre
justice, et que seule I'ceuvre expiatoire de Christ le met au bénéfice de la justice de
Dieu.

Si cette justice dépendait de quelque ceuvre de 'lhomme, elle serait par la loi et ne
pourrait étre que pour Israél ; or, comme elle est la justice de Dieu, elle s’applique a
tous les hommes, sans distinction ! C’est « la justice de Dieu... envers tous » ; elle est
destinée a tous, elle est la pour tous ; fondée sur I'ceuvre de Christ qui est mort pour
tous. Elle s’applique au monde entier, a tous les hommes, Juifs ou paiens ; elle est
accessible a tous, mais, remarquons-le bien, elle n’est conférée qu’a ceux qui croient
(Romains 1 v 16, c’est une puissance pour le salut de quiconque croit). Ce n’est qu’en
entrant en relation avec Christ par une foi personnelle qu’'on a part a cette justice et
qu’on jouit de ces privileges.

« Car il n’y a pas de différence, car tous ont péché et n’atteignent pas a la gloire de
Dieu » (v. 22, 23). L'nomme, aprés la chute, fut chassé du paradis par la gloire de Dieu ;
et son histoire n'est ensuite que péché et éloignement progressif de Dieu. Il est privé
des lors de tout ce qui aurait pu lui attribuer une place dans la sainte présence de Dieu.
Il N’y a pas de différence : tous ont péché et aucun homme n’atteint a la gloire de Dieu ;
toutefois, Dieu soit loué, si tous les hommes se trouvent par nature dans la méme
position devant Dieu, sa grace est la aussi pour tous, sans distinction : tous ceux qui
croient sont « justifiés gratuitement par sa grace, par la rédemption qui est dans le Christ
Jésus » (v. 24). Tout est I'ceuvre de Dieu, c’est pourquoi elle est parfaite. Tout repose
sur la rédemption qui est dans le Christ Jésus, fondement inébranlable ; tous les
croyants se trouvent sur un méme terrain devant Dieu : jusqu’a la mort de Christ, sans
distinction, ils étaient des étres pécheurs et perdus, aujourd’hui, sans distinction, ils
peuvent étre justifiés et graciés.

Comment donc la rédemption pouvait-elle étre accomplie ? Elle n’était possible que
par un moyen qui satisferait entierement les exigences de la sainteté et de la justice de
Dieu. Sous l'ancienne alliance déja, Dieu avait représenté ce moyen par un type (un
type de Christ est un symbole, un objet ou un personnage qui représente
prophétiqguement I'ceuvre de Jésus dans un événement de I'ancien testament : Joseph,
fils de Jacob qui sauve ses fréres de la famine, Moise qui libére le peuple de I'esclavage
...). Une fois par an, au grand jour des expiations (Yom Kippour), le souverain
sacrificateur se rendait dans le lieu trés saint pour répandre le sang de la victime sur le
propitiatoire, placé sur I'arche de I'alliance, pour faire ainsi I'expiation des péchés devant
Dieu. Le sang se trouvait dés lors entre les chérubins et la loi violée, les chérubins, qui



veillaient a 'accomplissement des voies de Dieu, et la loi gravée par le doigt de Dieu
sur les deux tables de pierre, placées dans I'arche. Ainsi le sang était en quelque sorte
mis a la place du péché et le tréne du jugement était transformé en propitiatoire reposant
sur un juste fondement ; seul le sang d’un sacrifice reconnu et accepté par Dieu pouvait
opérer une telle chose.

Aujourd’hui le type est accompli ; Dieu a présenté Jésus Christ « comme une victime
destinée a expier les péchés, pour ceux qui croient en son sacrifice» (v. 25) ; le sang
précieux du Fils de Dieu est apporté dans la présence de Dieu, et |a il est présenté dans
toute sa valeur devant Dieu. Christ est, a la fois, le souverain sacrificateur, entré dans
le sanctuaire avec son propre sang, et le propitiatoire (la victime sacrifiée) établi par
Dieu ; son sang a opéré une expiation parfaite et quiconque a recours a ce sang est
justifié par la redemption. Dieu ne se souviendra plus jamais de ses péchés, et cela
parce « qu’il avait laissé impunis les péchés commis auparavant, au temps de sa
patience, afin de montrer sa justice dans le temps présent, de maniére a étre juste tout
en justifiant celui qui a la foi en Jésus..» (v. 25, 26).

Dieu pouvait, durant la période précédant I'ceuvre de la croix, supporter avec
patience les péchés des siens, parce qu’il contemplait d’avance le sacrifice qui allait étre
offert a Golgotha. Il voyait le précieux sang qui purifie de tout péché et pouvait passer
par-dessus les péchés, non seulement sans porter atteinte a sa justice, mais, bien plutét
pour la manifester. L’édification du propitiatoire qui devait étre réalisée plus tard, mais
qu’il considérait par anticipation et qui était préfigurée dans les sacrifices de I'’Ancien
Testament, justifiait sa patience (Souvenons-nous de 'omniscience de Dieu et du fait
que le temps n'a pas de valeur pour lui). En outre, Dieu montre sa justice dans le temps
présent en justifiant celui qui a foi en Jésus ; il n'est plus question de patience ; la dette
est payée : le sang qui expie les péchés a été répandu. La justice de Dieu n’est plus
une espérance ; elle a été manifestée en Christ ; Dieu peut donc montrer sa justice
précisément en justifiant tout pécheur qui croit en Jésus et il est juste en le faisant.

Merveilleuse vérité ! Elle glorifie parfaitement le seul et unique Dieu Sauveur. Et non
seulement Lui, mais aussi Celui qui a accompli I'ceuvre du salut, Jésus. En revanche,
elle ne donne aucune gloire a I’'homme. C’est pourquoi I'apétre demande au verset 27 :
« Reste-t-il encore une raison de se vanter ? Non, cela est exclu.». Dieu ne veut pas
donner sa gloire a un autre, et encore moins a 'homme orgueilleux.

Comment donc toute gloire a-t-elle été enlevée a 'lhomme ? V 27 « Pourquoi ?
Parce que ce qui compte, ce n’est plus le principe du mérite, mais celui de la foi »
et le texte original pourrait se traduire par « Par quelle loi ? - celle des ceuvres ? - Non,
mais par la loi de la foi » (ce sont d’ailleurs peut étre les termes que vous avez dans
votre version) et il peut étre surprenant de trouver ici le mot « loi ». Paul emploie souvent
ce mot pour désigner une régle connue, un principe établi par I'expérience ; il ne pense
pas du tout ici a la loi de Sinai (nous parlons également de lois de la nature, de la loi de
la pesanteur, etc.) Qu’est-ce qui a donc exclu I'arrogance liée au salut ? Le simple fait,
clairement établi, qu’aucun homme ne peut étre justifié par ses ceuvres et qu’il ne peut



I'étre que sur le principe de la foi. On dit parfois: « Il n'y a point de regle sans
exception » ; mais ici nous avons une regle qui n‘admet aucune exception. En
conclusion, nous reconnaissons fermement « que 'homme est justifié par la foi, sans
ceuvres de loi », toute gloire en revient donc nécessairement a Celui en qui 'on croit.
« La loi de la foi» exclut donc lorgueil une fois pour toutes; c'est peut-étre
profondément humiliant pour ceux qui n’ont rien commis de grave, mais pour le pécheur
perdu et repentant, c’est extrémement précieux.

Si Dieu a voulu que ’'homme puisse étre justifié exclusivement par la foi, Il n’est donc
pas seulement le Dieu des Juifs, ou n'est pas plus le Dieu des Juifs que celui des
nations. Il est le « seul » Dieu. Certes, il I'était déja dans I'’Ancien Testament ; toutefois,
lorsque tous les peuples de la terre furent tombés dans l'idolatrie, il se choisit en
Abraham et ses descendants un peuple qui devait garder sur la terre la connaissance
du seul vrai Dieu. Mais maintenant, il est devenu le Dieu de tous les hommes, Juifs et
Gentils, et il justifie un Juif circoncis, non pas sur le principe de ses ceuvres, sur le terrain
de la loi, mais seulement « par la foi », c’est-a-dire sur le principe de la foi; et
pareillement un paien incirconcis, qui ne connait pas la loi, n’est justifié que « par la
foi » ; il n'y a pas d’autre moyen de justification.

Il 'y a donc plus de différence ; tous les hommes sont des pécheurs perdus, sans
force, qui ne peuvent étre sauvés que par grace, par la foi en une ceuvre qui n’est pas
la leur. « Dieu », comme l'apdbtre I'exprime au chapitre 11 Romains 11:32 Car Dieu a
emprisonné tous les hommes dans la désobéissance afin de faire grace a tous.
33 Combien profondes sont les richesses de Dieu, sa sagesse et sa science! Nul
ne peut sonder ses jugements. Nul ne peut découvrir ses plans.

On pourrait alors demander si I'autorité de la loi ne va pas étre affaiblie par une telle
doctrine, si ses saints commandements ne vont pas étre mis de cété ; « Loin de la »,
répond I'apdtre ; au lieu d’annuler la loi, nous la confirmons (v. 31). La loi n'a jamais été
confirmée de maniére plus éclatante que par la parole de la croix. L’évangile proclame
non seulement la culpabilité irrémédiable de 'hnomme, mais aussi la nécessité d’'une
justice valable devant Dieu. Or la loi ne procure aucune justice, mais elle en exige une ;
la foi reconnait les deux choses, la corruption compléte de ’'homme et la nécessité de
la justice, et voici que, au lieu de la justice humaine que la loi exige, elle regoit avec
reconnaissance la justice que Dieu lui offre gratuitement. Christ nous a rachetés de la
malédiction de la loi, étant devenu malédiction pour nous (Gal. 3:13). Le Dieu saint
ne pouvait en aucune maniere affaiblir I'obligation, pour 'homme, d’obéir a la loi qu'il
avait donnée ; c’est pourquoi il a envoyé son Fils, né de femme, né sous la loi « pour
libérer ceux qui étaient soumis a ce régime. Il nous a ainsi permis d’étre adoptés
par Dieu comme ses fils. » (Gal. 4:4, 5). Et on se pose la question : La loi aurait-elle
jamais pu étre affirmée plus clairement ? Son autorité n’aurait pas pu étre établie plus
parfaitement !

Dans le Ch. 4, nous verrons I'exemple du pére de la foi : Abraham.






