2 - Chapitre premier

La salutation par laquelle I'apétre introduit son épitre est longue et instructive. Paul
se nomme d’abord I'esclave de Jésus Christ ; mieux que tout autre, il connaissait la
liberté chrétienne, mais il considérait comme un honneur particulier d’étre un esclave
de Christ (beaucoup de version traduisent serviteur mais le mot grec utilisé est Doulos,
qui donne douleur en frangais et qui se traduit aussi par esclave) ; c’est ainsi qu'il se
nomme dans plusieurs occasions.

Il n’était pas seulement « esclave », mais aussi « apbtre », et méme « apdtre
appelé » ; les autres apoétres étaient bien aussi appelés, mais I'apotre Paul I'était dans
un sens particulier. Les douze avaient été appelés et envoyés par le Messie vivant sur
la terre, tandis que lui, il avait regu cette grace et cet apostolat directement du ciel,
comme il le précise dans Galates 1v1 : « non de la part des hommes, ni par 'lhomme ».

Il ajoute « Mis a part pour I'évangile de Dieu » (1:1). Dieu a une bonne nouvelle
pour le monde entier, pour les Juifs et les paiens. Dieu est un Dieu qui pardonne ! Des
milliers d’années se sont écoulées depuis la chute de ’'hnomme, avant que Dieu révéle
son évangile, mais il avait annoncé, par ses prophétes, des promesses qui se sont
accomplies (v. 2).

C’est pour cet évangile que Paul, comme il le ditici, avait été mis a part ; le Seigneur
voulait 'envoyer vers les nations et les juifs pour ouvrir leurs yeux et leur annoncer la
rémission des péchés (Actes 26:16-18). |l devait apporter aux uns la délivrance du
joug de la loi et aux autres la délivrance de la puissance de Satan. Tout était particulier
dans son cas: la Personne qui appelait (Jésus lui-méme), I'appel et la personne
appelée (Saul, un pharisien fanatique). C’est pourquoi Paul pouvait nommer I'évangile
qui lui avait été confié, « son » évangile, ou I'évangile de la gloire puisque ce dernier
le plagait, lui et ceux qui acceptaient son message, sur un terrain tout nouveau. Il les
retirait du judaisme et des paganisme (la religion non juive) et les unissait non pas a
un Messie vivant, mais au Fils de 'homme ressuscité dans la gloire, le chef d’'une
nouvelle création. Parce que Paul, n’a pas connu Christ dans la chair, mais il I'a connu
selon I'Esprit, méme s'il reconnaissait qu’il était Fils de David (conformément a ce que
les prophétes avaient annonce).

C’est cette Personne merveilleuse qui était I'objet de son évangile; c'était
« I'évangile de Dieu... touchant son Fils né de la semence de David, selon la chair »
(v. 3). Apparu comme tel au milieu de son peuple terrestre pour accomplir les
promesses divines, Christ avait été rejeté ; Israél avait ainsi, comme peuple, perdu
tous les droits a ces promesses. Désormais, pour les descendants d’Abraham comme
pour les paiens, qui étaient sans droit de cité en Israél, sans Dieu et sans espérance
dans le monde, il n’y avait qu’un seul moyen d’étre sauveés : la grace inconditionnelle
de Dieu.



Dieu, dont les dons de gréace et I'appel sont sans repentir, bénira dans I'avenir son
peuple terrestre et accomplira envers lui toutes ses promesses. Quelle précieuse
vérité ! Aujourd’hui il rassemble un peuple céleste d’entre les Juifs et les nations : le
Saint Esprit est descendu pour glorifier « le Fils » et Lui former une épouse d’entre
tous les peuples de la terre.

Ainsi, ce qui autrefois n’était qu'une promesse, est devenu une réalité : les
déclarations des prophétes de I'’Ancien Testament (qui seules sont visées ici) ont été
accomplies. Sans doute avons-nous regu aussi de précieuses promesses relatives a
notre marche dans ce monde, mais il ne s’agit pas de cela ici. Les promesses dont il
est question dans ce passage, concernant I'évangile de Dieu, sont accomplies.

Celui dont parle cet évangile est apparu ; il est venu dans ce monde, a deux titres
ou sous deux relations différentes : Il est le Fils de David, selon la chair, qu'’il a revétue
en grace, et il est le Fils de Dieu, déterminé tel, « en puissance, selon I'Esprit de
sainteté, par la résurrection des morts » (v. 4). Comme Fils de David, il n’était pas
seulement I'objet des promesses de Dieu, mais il les accomplissait aussi. Nous avons
déja dit que le peuple d’Israél, par le rejet de son Messie, se prive des promesses qui
pourtant lui appartenaient. Mais justement en vertu de la mort de Christ, Dieu a pu
révéler des choses plus grandes et plus glorieuses et accomplir son conseil éternel.
Christ a renoncé a tous ses droits de Fils de David et s’est soumis, dans une parfaite
obéissance, a la mort de la croix ; aussi, Dieu I'a ressuscité et lui a donné la gloire ;
c’est ainsi qu'’il a été « déterminé Fils de Dieu avec puissance ». Dieu avait manifesté
cette puissance déja par la résurrection de Lazare ; elle sera manifestée de nouveau
par la résurrection de tous les saints ; mais nous en trouvons la manifestation la plus
glorieuse dans la résurrection du Seigneur Jésus lui-méme (Jean 12:28 ; Eph. 1:20).
Aprés avoir été chargé de nos péchés et fait péché pour nous et apres avoir, comme
tel, subi la mort qui est le salaire du péché, Jésus est ressuscité d’entre les morts,
triomphant du péchée, de la mort et de Satan. La puissance infinie de Dieu s’est
manifesté 1a ou la mort était entrée comme conséquence du péché. Christ est
ressuscité : sa chair n’a pas vu la corruption et son @me n’est pas restée en hadés (Ps.
16:10 ; Actes 2:27).

Que signifie donc I'expression : « selon I'Esprit de sainteté ? » (verset 4). Il est dit
du prophete Jérémie qu’il avait été mis a part pour Dieu dés avant sa naissance (Jér.
1:5) et, de Jean Baptiste, qu'il serait rempli de I'Esprit Saint dés le ventre de sa mére
(Luc 1:15). Christ, lui, était, comme homme, né du Saint Esprit, et sa vie était a tous
égards I'expression des opérations de cet Esprit. Ses paroles étaient esprit et vie et
tous ses actes s’accomplissaient dans la puissance du Saint Esprit. En un mot, il se
montra dans toute sa vie comme le Saint de Dieu, innocent, sans souillure, séparé des
pécheurs et finalement il s’offrit lui-méme a Dieu. Il a été sans cesse I'expression et le
reflet de la déité, dont la plénitude habitait corporellement en Lui (Col. 2:9). Eprouvé,



jusqu’a la mort de la croix, par le feu le plus ardent, il ne manifesta que perfection et
parfum de bonne odeur. Il mourut (et dut mourir), parce qu’il avait pris notre cause en
main, mais la mort ne put le retenir. Mis a mort en chair, Il a été vivifié par I'Esprit (1
Pierre 3:18). La résurrection du Seigneur était le ttmoignage indéniable et public de la
puissance qui avait opéré en Lui pendant toute sa vie et qui avait révélé ce qu'il était,
savoir le Fils de Dieu.

Le sujet de I'évangile de Dieu est donc Christ, venu comme Fils de David pour
accomplir les promesses. C’est de ce Seigneur, couronné maintenant de gloire et
d’honneur a la droite de Dieu, que Paul avait regu « grace et apostolat, pour
I'obéissance de la foi parmi toutes les nations, pour son nom » (v. 5). Dés l'instant ou
la gréace et la lumiére pénétrérent dans son coeur ténébreux, il fut appelé a témoigner
des choses qu’il avait vues et entendues et de celles pour la révélation desquelles le
Seigneur lui apparaitrait encore (Actes 26:16). Ainsi, dés le début, son service fut plus
étendu que celui des douze ; c’est pourquoi il est question ici de I'obéissance de la foi ;
cette obéissance lui fait accepter volontairement le message venu du ciel et destiné
non seulement a Israél, mais au monde entier.

Qu’en était-il des croyants de Rome ? lls n’étaient pas des apbtres appelés, et
cependant ils étaient des appelés : « Appelés de Jésus Christ, ... bien-aimés de Dieu
... appelés saints» et tout cela par Jésus Christ, leur Seigneur. Certes, c’étaient de
glorieux titres qui, d’'une part, exprimaient les nouvelles relations de ces croyants avec
le Pére et le Fils et, d’autre part, indiquaient que ces croyants étaient soumis a I'autorité
de I'apbtre des nations, bien qu’il n’edt pas collaboré a la fondation de 'assemblée a
Rome. En sa qualité d’apétre, il pouvait, dans la puissance de I'Esprit, leur écrire et
leur adresser sa salutation habituelle, si profondément significative.- « Grace et paix a
vous, de la part de Dieu notre Pere et du Seigneur Jésus Christ! » (v. 7). lls étaient
enfants de ce Dieu tout-puissant et esclaves de ce Seigneur plein de grace, et le Saint
Esprit se plaisait a les reconnaitre comme tels.

Jamais auparavant des titres pareils n’avaient été connus, ni au temps des
patriarches, ni sous le régne glorieux d’'un David et d’'un Salomon. Jamais non plus de
tels sentiments ou de telles relations n’avaient été révélés, ainsi que nous les trouvons
exprimés dans les versets suivants de notre épitre. Certes, Dieu avait manifesté de
diverses maniéres sa majeste, sa bonté merveilleuse, sa patience et sa fidélité, mais
il N’y a pas de tels titres ou un pareil langage dans I’Ancien Testament. lls n’étaient
pas possibles avant la venue du Seigneur dans ce monde. Méme durant sa vie ici-bas,
ses disciples n’auraient pu avoir les pensées et les sentiments exprimés dans les
versets 8 a 15. |l fallait pour cela que I'ceuvre de la croix soit accomplie. Si nous nous
rappelons que l'assemblée de Rome se composait surtout de croyants tirés du
paganisme (religions paienne et polythéiste), nous serons d’autant plus surpris de



constater une affection si intime entre eux et I'apbtre, dont ils n’avaient pas encore vu
le visage.

(LSG) « Je rends d’abord graces a mon Dieu par Jésus-Christ, au sujet de vous
tous, de ce que votre foi est renommée dans le monde entier» (v. 8). L'amour se plait
a relever et a distinguer ce qu’il y a de bon chez les autres, et en cela Paul était un
fidele imitateur de son Maitre. Vu la situation et I'importance de la ville de Rome,
capitale du plus puissant empire de ce temps, il était compréhensible que la fidélité de
ces croyants fit connue du monde entier d’autant plus qu’ils étaient en butte aux
persécutions du dehors et aux tentations du dedans. Il en était de méme de la foi des
Thessaloniciens qui s’était répandue dans la Macédoine et dans I’Achaie et en tout
lieu, de sorte que I'apbtre n’avait pas besoin d’en rien dire.

Paul rendait graces pour cela a son Dieu et plus il le faisait, en portant sur son coeur
les croyants de Rome, dans un amour ardent et avec des priéres continuelles et en
plus il avait le désir profond de les voir, afin de leur faire part de quelque don de grace
spirituel et de les affermir dans la foi (v. 9-11).

Quel changement dans le cceur de cet homme ! Autrefois, défenseur fanatique de
la loi, blasphémateur du nom de Jésus et ardent ennemi de ses disciples — aujourd’hui
prédicateur infatigable et rempli d’'amour, de la grace révélée en Jésus, homme de foi,
esclave de Jésus Christ. Il se dévouait entierement pour d’autres, dans les peines et
les combats, dans les souffrances et les afflictions, si méme en les aimant beaucoup
plus il devait étre moins aimé. Tel était Paul. Il désirait ardemment qu’il lui soit accordé
par la volonté de Dieu, de visiter les croyants de Rome (v. 10). Aucun homme ne s’est
occupé du bien spirituel du troupeau avec autant de cceur, le coeur méme de Jésus
Christ. Son attitude nous donne envie d’étre ses imitateurs, comme il était lui-méme
de Christ.

Combien de telles paroles doivent avoir touché les coeurs des croyants de Rome !
Paul pouvait prendre Dieu lui-méme a témoin qu'il disait la vérité ; oui, c’est lui seul
qu’il servait dans son esprit « dans I'évangile de son Fils ». Ce service ne procédait
pas du désir d’'accomplir un devoir, mais d’'une consécration intérieure a Dieu et d’'un
dévouement absolu et plein d’amour pour I'évangile de son Fils. Remarquons en
passant un changement d’expressions : au premier verset il est parlé de I'évangile de
Dieu, mais au verset 9 c’est 'évangile de son Fils ; c’est le méme évangile, mais dans
le premier nous avons la source, dans le second le moyen par lequel I'amour de Dieu
a opéré par Jésus pour sauver des étres perdus.

Le verset 12 est particulierement touchant et nous montre I'humilité de I'apétre.
Nous avons déja vu que Paul désirait se rendre a Rome pour faire part aux croyants
de quelque don de grace spirituel, pour les affermir, « afin que nous soyons



encouragés ensemble au milieu de vous par la foi qui nous est commune, a vous et a
moi». Sans arrogance de sa part, ce n’était pas en simple frére qu’il désirait se rendre
a Rome, mais en grand apétre des nations. |l voulait les bénir !

L’assemblée de Rome devait aussi savoir qu’il y avait déja longtemps qu’il désirait
les visiter : « Je ne veux pas que vous ignoriez, fréres, que je me suis souvent proposeé
d’aller vers vous (et que j'en ai été empéché jusqu’a présent) ». Paul avait donc eu
souvent le dessein de se rendre a Rome, mais Dieu, dans sa sagesse, ne 'avait pas
permis. Ce désir de Paul de recueillir quelque fruit parmi eux, comme parmi les autres
nations, était absolument justifié et agréable a Dieu ; il était en effet comme apbtre des
nations, « débiteur envers les Grecs, envers les barbares, envers les sages et envers
les inintelligents » (v. 14). Il avait conscience de cette dette : c’est pourquoi, autant qu'’il
dépendait de lui, il était tout prét a leur annoncer I'évangile, a eux aussi qui étaient a
Rome (v. 15). La longueur du voyage, les dangers qu’il aurait a affronter dans la grande
capitale paienne, ou d’autres réalité de ce genre ne pouvaient le retenir. Le Seigneur
a accompli son ardent désir, mais d’une tout autre maniére, puisque c’est en prisonnier
gu’il est arrivé a Rome.

La joie que I'apbtre éprouvait a la pensée d’annoncer I'évangile a Rome, le conduit
a parler plus en détail du caractére de cet évangile et a aborder la doctrine de I'épitre,
« car je n’ai pas honte de I'évangile, car il est la puissance de Dieu en salut a quiconque
croit, et au Juif premiérement, et au Grec » (v. 16). L’évangile est la puissance de Dieu,
et il n'est pas une simple doctrine ou encore une régle de conduite pour 'lhomme,
comme la loi l'avait été : c’est pourquoi il est aussi pour « quiconque croit ». |l n’'exige
rien de 'homme, mais lui apporte un salut, accompli en sainteté et justice, venant
directement de Dieu et manifestant la puissance de Dieu ; il annonce au pécheur, sans
force, une ceuvre absolument parfaite et accomplie une fois pour toutes; c'est
pourquoi il n’est que pour la foi. La loi exigeait, 'évangile donne sans conditions et
gratuitement, et cela a quiconque veut I'accepter, soit Juif, soit paien. En raison de sa
relation extérieure avec Dieu, le Juif était appelé le premier, au moins aussi longtemps
que I'ancien systéme religieux n’avait pas encore été mis entierement de cété ; mais
le paien n’était pas, pour autant, exclu de la grace. « La grace de Dieu qui apporte le
salut est apparue a tous les hommes » (Tite 2:11).

Dans le verset suivant I'ap6tre explique pourquoi I'évangile est la puissance de
Dieu. V 17 : « Car la justice de Dieu y est réveélée sur le principe de la foi pour la foi ».
Ce n’est pas une justice humaine qui nous est communiquée sur le principe de la foi,
mais la justice méme de Dieu. Une autre puissance que celle de Dieu n’aurait pu nous
donner une telle chose. La loi aurait pu conférer une justice humaine a celui qui I'aurait
observée, mais personne n’était capable de I'observer. De plus, une justice obtenue
sur le fondement de la loi n'aurait pu donner a ’'homme que la vie pour cette terre



puisqu’il est dit, quiconque aura fait ces choses, vivra par elles, c’est-a-dire restera
vivant, ne mourra pas ; tandis que nous recevons par la foi la justice de Dieu.

Quelle est donc cette justice de Dieu ? Cette question parait bien a sa place, car
plusieurs erreurs ont cours sur le sens de cette expression. Une justice obtenue par
I'observation de la loi, si elle était possible, n’aurait en réalité pas de valeur devant
Dieu ; la justice humaine la plus parfaite ne pourrait étre assimilée a la justice de Dieu.

La bible répond a cette question. Que dit-elle ? En Jean 16:8-10, nous lisons que
le Saint Esprit annoncé par le Seigneur, convaincrait le monde de péché, de justice et
de jugement ; « de péché parce qu’ils ne croient pas en moi ; de justice, parce que je
m’en vais a mon Pére, et que vous ne me voyez plus ». Dieu a montré sa justice en
élevant son Fils a sa droite, parce qu'’il l'avait glorifié (voir Jean 13: v 31 a 32). En
d’autres termes, la justice de Dieu consiste en ce que le Pére a élevé 'homme Christ
Jésus dans la gloire qu’il avait avant que le monde fat (Jean 17:5 Et maintenant toi,
Pére, glorifie-moi auprés de toi-méme de la gloire que javais auprés de toi avant que
le monde f(t.). Le monde a rejeté Celui que le Dieu juste a glorifié - Jésus- ainsi son
péché a été manifesté d’'une maniére complete, et il ne reste rien d’autre pour lui que
le jugement.

L’évangile que Paul préchait, annongait cette justice que Dieu avait manifestée
d’'une part en ressuscitant Jésus d’entre les morts et en le couronnant de gloire et
d’honneur, et d’autre part en plagant tout croyant dans la méme position que celle que
Jésus avait acquise comme homme : ce que Christ a accompli pour la gloire de Dieu,
il 'a accompli en méme temps pour nous, de sorte que I'apbtre peut dire dans un autre
passage : « 2 Corinthiens 5:21 Celui qui n’a point connu le péché, Il (c’est-a-dire Dieu)
I'a fait devenir péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu ». De
méme que la justice de Dieu est manifestée d’abord dans la glorification de Christ, de
méme elle est vue maintenant en nous, qui sommes en Christ, et elle sera
complétement manifestée quand nous apparaitrons avec lui dans la gloire comme le
fruit de son ceuvre.

Si nous avons donc besoin de la justice de Dieu pour pouvoir subsister devant lui,
il est évident que nous n’obtenons cette justice que par la foi et par la grace. Tout effort
de 'homme serait vain. C’est de cette maniére que la porte a été ouverte a tous les
hommes ; Juifs et Gentils ont part de la méme maniére a cette justice sur le principe
de la foi : c’est « sur le principe de la foi pour la foi » (v17). La foi est le seul moyen
d’obtenir un tel salut « Le juste vivra par sa foi » (et 'apbtre Paul cite Hab. 2:4). Et cette
promesse est pour nous aujourd’hui ! Que Dieu soit loué ! Dieu manifeste dans le
temps actuel sa justice, dans le fait qu’il est juste en justifiant celui qui a foi en Jésus
(chap. 3:26), et en lui donnant des aujourd’hui une place en Christ dans les lieux
célestes (Eph. 2:6).



Cela nous fait comprendre pourquoi I'apbtre n’a pas eu honte de I'évangile ; le
messager d’'une telle nouvelle de la part de Dieu envers le monde, ne peut qu’étre une
source de réjouissance quand nous I'annongons. Avant Jésus, ce message n’avait
jamais été entendu. Nous parlons de la justice de Dieu offerte librement et gratuitement
a tous les hommes sans distinction, sur le principe de la foi seule et sans ceuvre de
'lhomme.

Ensuite, I'apbtre en vient a considérer pour quelle raison Dieu a di déployer un tel
amour : a cause de la ruine irremédiable et de la culpabilité de tous les hommes, soit
Juifs, soit Gentils. Si Dieu voulait ttmoigner son amour envers un monde perdu, s'il
voulait sauver les hommes qui allaient au-devant de la mort éternelle a cause de leur
péché, il devait trouver le moyen de faire grace, non seulement sans faire tort a sa
justice, mais au contraire en se fondant sur elle. Parce que comprenons bien qu’au
point ou les choses en étaient, le Dieu saint ne pouvait que révéler que sa colére. Mais
ce n’était pas ce qu’il voulait.

C’est pourquoi nous trouvons ensuite ce verset 18, si important et pourtant souvent
si peu compris : « Car la colére de Dieu est révélée du ciel contre toute impiété et toute
iniquité des hommes qui possédent la vérité tout en vivant dans l'iniquité ».

Remarquons d’abord les expressions identiques des versets 17 et 18 : « la justice
de Dieu... est révélée », et « la colére de Dieu est révélée ». Les deux choses sont
actuelles en rapport avec I'évangile : dans le méme temps ou la justice de Dieu est
offerte par I'évangile, la colere de Dieu est révélée du ciel. Elle ne s’exerce pas encore,
car le temps du jugement n’est pas encore venu, mais elle est révélée, et cela en
méme temps que la parole de la croix.

Cela peut nous paraitre étrange de prime abord, mais nous comprenons la chose
si nous songeons au changement amené par la croix de Christ. Autrefois déja Dieu
avait exercé a diverses reprises des jugements séveres sur les hommes ; souvenons-
nous du déluge, de Sodome et de Gomorrhe, de la mer Rouge, des fils de Coré, etc.
Or tous ces jugements étaient des manifestations terrestres de la providence de Dieu,
des signes évidents de son autorité, mais non pas une révélation de sa colére du ciel.
Dans ces différents cas, Dieu avait bien manifesté sa justice, sa sainteté et sa haine
du péché, mais il n’était cependant jamais apparu hors de l'obscurité dont il
s’entourait ; il demeurait caché derriére un voile. Ce n’est que lorsque le Fils de Dieu
eut accompli son ceuvre rédemptrice et eut posé ainsi le fondement de notre salut, que
fut pleinement manifesté ce que Dieu est, mais aussi ce qu’est 'homme et ce qu’est
le péché.



La loi et les voies de Dieu sous I'ancienne alliance avaient révélé ses caractéres,
mais jamais Il n’avait montré aussi complétement qu’a la croix combien le péché et le
mal lui sont odieux ; 1a, Celui qui n’a pas connu le péché, fut fait péché pour nous et
but la coupe de la colére de Dieu contre le péché. Jamais non plus son amour et sa
miséricorde ne furent mis autant en évidence qu’a la croix, ou nous avons a la fois la
révélation la plus saisissante de la justice de Dieu et la démonstration la plus élevée
de son amour.

Répétons donc encore que si, d’'une part, 'Evangile nous révéle la justice de Dieu,
qui est accordée gratuitement a tout croyant, d’autre part Dieu nous y montre aussi
d’'une maniére positive que Sa colére doit atteindre « toute impiété » (de quelque
nature qu’elle soit), et non seulement I'impiété, mais aussi « toute iniquité des hommes
qui possédent la vérité tout en vivant dans l'iniquité ». Dieu ne chatie plus maintenant
les iniquités d’'un seul peuple, comme il le faisait envers Israél (Amos 3:1, 2) qui
possédait sa Parole : nous n’assistons plus seulement a ses voies gouvernementales
envers les hommes et les peuples a cause de leurs actions, mais il juge maintenant
tout mal, tout ce qui est en contradiction avec lui, qui est lumiére. Sa colére est révélée
du ciel contre tous les hommes sans aucune exception : ils sont tous, a cause de leurs
péchés, sous sa colére et ils y demeureront s’ils n’acceptent pas par la foi le salut qui
leur est offert (Jean 3:36). La culpabilité des individus peut étre plus ou moins grande,
mais ils sont tous coupables, ils sont tous des enfants de colére : le monde entier
s’expose au jugement de Dieu.

L'impiété est ce qui caractérise I'état des paiens ; ils sont sans Dieu et sans
espérance dans le monde, ignorants et endurcis, ayant leur entendement obscurci et
étranger a la vie de Dieu, s’égarant toujours plus (Eph. 2:12; 4:18). L'impiété
caractérise plus encore I'état du Juif, qui non seulement possédait les promesses de
Dieu, mais qui, par la loi, avait connaissance des justes exigences de Dieu envers sa
creature. Malgré cela, tout en connaissant les pensées de Dieu sur le bien et le mal, il
a aimé lI'impiété et transgressé de mille maniéres les saints commandements de Dieu.
Les avantages que le Juif possédait sur le paien n'ont donc servi qu’a augmenter sa
responsabilité et sa culpabilité ; pareillement de nos jours, la chrétienté a une énorme
culpabilité en raison de ses privileges. Nous devons veiller a notre témoignage

personnel !

Comme l'assemblée de Rome se composait avant tout d’anciens paiens, on
comprend que I'apbtre s’occupe d’abord (jusqu’au verset 16 du deuxieéme chapitre) de
I'état du monde paien, et ne parle qu’ensuite de I'impiété des Juifs ; il énumeére trois
causes de la culpabilité des paiens devant Dieu :



1. lls possédent le témoignage de la création. Romains 1:19 car ce qu’'on peut
connaitre de Dieu est manifeste pour eux, Dieu le leur ayant fait connaitre. 20 En effet,
les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité, se voient
comme a l'ceil, depuis la création du monde, quand on les considére dans ses
ouvrages. lIs sont donc inexcusables,

2. lls ont eu, au commencement, la connaissance de Dieu (v. 21) : nous sommes
tous descendants d’Adam et méme de Noé.

3. lls ont une conscience (2:14, 15). Méme si elle est obscurcie, Romains 2:15 ils
montrent que I'ceuvre de la loi est écrite dans leurs cceurs, leur conscience en rendant
témoignage, et leurs pensées s’accusant ou se défendant tour a tour.

Les paiens ont donc une responsabilité bien plus grande que ce que l'on pense
habituellement. Qu’ont-ils fait de ce qui leur a été confieé ? Hélas, ils sont
« inexcusables ». Les ceuvres et les lois merveilleuses de la création leur révélaient
sans cesse la grandeur, la puissance et la sagesse de Dieu, mais ils ne le « glorifiérent
point comme Dieu, ni ne lui rendirent graces ». Leur orgueil et leur présomption les ont
fait tomber toujours plus bas dans la folie et les ténébres de leurs cceurs, et le jugement
est venu sur eux. Nous avons trois fois dans notre chapitre la parole sérieuse : « Dieu
les a livrés ». Cependant il n’a jamais cessé d’étre bon ; puisqu’il a toujours pourvu « a
des pluies et des saisons fertiles », remplissant leurs coeurs de nourriture et de joie
(Actes 14:15-17), mais ils ne répondirent a sa bonté que par de l'ingratitude et du
mepris.

Or, les hommes ont non seulement eu la possibilité de discerner Dieu par la
création, mais au commencement ils I'ont réellement connu (v. 21). Nous n’entendons
pas parler d’'idolatrie avant le déluge, et quoique la méchanceté dans ce temps-la fat
grande, toutefois depuis la création d’Adam jusqu’a Noé (plus de 1600 ans), Dieu ne
s’est pas laissé sans témoignage (La preuve est que Noé aimait Dieu). Puis, quand
I'histoire de 'homme recommenca sur la terre purifiée par le jugement, il y eut dans la
famille de Noé, qui possédait la connaissance de Dieu, un nouveau témoignage pour
la génération suivante. Mais 'homme, au lieu de préter attention a ce témoignage et
de laisser luire la lumiére divine dans son cceur, se détourna de Dieu, oubliant peu a
peu qu’il 'y a qu’un seul Dieu, et tomba dans la folie. « Se disant sages, ils sont
devenus fous, et ils ont changé la gloire du Dieu incorruptible en la ressemblance de
I'image d’'un homme corruptible et d’oiseaux et de quadrupédes et de reptiles » (v. 22,
23).

En quelques traits, 'apbtre dépeint ici la corruption variée, dans laquelle 'homme
est tombé du point de vue religieux aprés le déluge ; il décrit ensuite la terrible
dépravation morale qui est la conséquence inévitable de I'éloignement de Dieu et de



I'idolatrie. « C’est pourquoi Dieu les a aussi livrés, dans les convoitises de leurs cceurs,
a l'impureté, en sorte que leurs corps soient déshonorés entre eux-mémes : eux qui
ont changé la vérité de Dieu en mensonge, et ont honoré et servi la créature plutét que
celui qui I'a créée » (v. 24, 25).

Ayant changé la vérité de Dieu en mensonge, les hommes ont donné plus
d’honneur a la créature qu’au Créateur. Quand 'homme sort de la position de créature
dépendante, la seule qui lui convienne, il devient la proie de ses passions et de ses
convoitises, un jouet de Satan, le pére du mensonge, et il tombe rapidement plus bas
que la béte. Les choses qui sont nommées dans les versets 26 et 27 ne peuvent que
nous choquer ; d’autant que nous les retrouvons de nos jours dans un monde soi-
disant chrétien ou en tout cas dans des pays qui le seraient ! Le tableau prophétique
des « derniers jours » de la chrétienté dépeint en 2 Timothée 3, versets 2-8 ressemble
exactement a celui du monde paien décrit dans les versets 28-31 : il n’y manque rien.
Combien terrible sera le jugement qui s’exercera bientét sur une telle corruption !

Les hommes « n'ont pas eu de sens moral pour garder la connaissance de Dieu »,
telle est la conclusion de I'Esprit de Dieu (v. 28).

C’est pourquoi « Dieu les a livrés a un esprit réprouve, pour pratiquer des choses
qui ne conviennent pas », et alors suit cette longue et sombre liste, qui commence par
les mots « I'injustice et la méchanceté », et se termine par « ne tenant pas ce qu'ils
ont promis, sans affection naturelle, sans miséricorde ». Nous y trouvons toutes les
actions que le Dieu saint a vues sur la terre durant les siécles passés et tout ce qu’il y
voit encore de nos jours !

L’homme, devenu idolatre, égaré, sous la puissance funeste du péché, a regu la
récompense due a son égarement et a été livré a un esprit réprouvé, pour pratiquer
avec avidité toutes les infamies, et non seulement cela, mais il trouve son plaisir en
ceux qui commettent de telles choses ; oui, il aime a attirer d’autres étres, restés
relativement purs, dans sa propre corruption. Il connait « la juste sentence de Dieu,
que ceux qui commettent de telles choses sont dignes de mort », mais malgré cela,
non seulement il les pratique, mais encore il trouve son plaisir en ceux qui les
commettent (v. 32).

La créature, créée autrefois a I'image de Dieu, pourrait-elle tomber encore plus
bas ? Certainement sa culpabilité (non seulement son péché) a été démontrée de la
facon la plus évidente, et Dieu est juste en jugeant le coupable selon Sa sainteté.



