Chapitre 6

Chapitre 1 : Paul présente 'Evangile comme la puissance de Dieu pour le
salut de tous, puis montre que les hommes se sont détournés de Dieu et
vivent dans l'idolatrie et le péché. Chapitre 2 : Il affirme que Dieu jugera
chacun selon ses ceuvres, sans favoritisme d’appartenance au judaisme ou
pas, et que la vraie circoncision est celle du coeur. Chapitre 3 : Paul déclare
que tous sont pécheurs, mais que Dieu offre une justice gratuite par la foi en
Jésus-Christ, indépendamment des ceuvres de la Loi. Chapitre 4 : En prenant
Abraham comme exemple, il montre que la justification se fait par la foi et
non par les ceuvres ou les rites religieux et en s’appuyant sur les déclarations
de David, il nous démontre I'appropriation de la grace. Dans la 1% partie
du chapitre 5, les versets 1 a 11 : Paul explique que, justifiés par la foi, nous
avons désormais la paix avec Dieu, I'espérance de la gloire et ’assurance de
son amour manifesté dans la mort du Christ pour nous. Enfin, Dans la 2¢me
partie du chapitre 5, les versets 12-21 : Il montre ensuite que, de méme que
le péché et la mort sont entrés dans le monde par Adam (le 1 homme), la
grace et la vie éternelle abondent pour tous par I'obéissance de Jésus-Christ
(le 2nd homme).

Nous abordons donc maintenant le chapitre 6. Ici, le Saint Esprit conduit
I'apdtre a répondre a quelques objections que la chair ou l'incrédulité
soulevent, en présence de la grace de Dieu, telle qu'elle vient d’étre
démontrée. Ces objections nous montrent de nouveau les profondeurs
sombres du cceur humain, mais en méme temps elles fournissent, pour Paul,
’occasion de développer de nouvelles et merveilleuses pensées.

Voici la premiere objection: « Que dirons-nous donc ? Demeurerions-nous
dans le péché afin que la grice abonde? » (v. 1). Quoi? Est-ce la la
conséquence que nous devons tirer de 'Evangile de Dieu ? Devrions-nous
accumuler péché sur péché, pour que la grace, en les pardonnant, se déploie
plus richement ? Indignés, nous répondons avec l'apotre : « Loin de la ! »
Que dirions-nous d’un fils qui, par un manque de respect, transgresserait les
commandements de ses parents et affligerait leurs cceurs, afin de leur donner
ainsi toujours plus d’occasions de lui pardonner ? Pourtant la question de
I’apdtre montre jusqu’a quel point le coeur de 'homme peut étre endurci,
voire tordu.



L’apotre, dans sa réponse a la question, ne montre pas le sacrilege manifeste
d’un tel principe ; il présente plutdt le point de départ du chemin de tout
homme qui se réclame de Christ. Il pose, au contraire, une deuxieme
question : « Nous qui sommes morts au péché, comment vivrons-nous encore
dans le péché ? » (v. 2). Le chrétien, qui vivait autrefois dans le péché, a
trouvé dans la mort de Christ bien plus que le pardon de ses péchés et de ses
transgressions : il est mort avec Christ, et par ce moyen, a été retiré une fois
pour toutes de son ancienne condition. Il est « mort au péché » et ne se trouve
plus désormais sous sa domination. Christ, a la croix, a été fait péché pour
lui (il a été traité comme le péché méritait de I’étre - 2 Corinthiens 5 v 21 en semeur) et par ce
moyen il en a fini pour toujours avec le vieil homme qui s’est toujours
montré mauvais : un nouvel homme, une nouvelle création ont été révélés,
une vie entierement nouvelle a été manifestée et donnée au croyant.
Comment pourrait-il demeurer encore dans le péché, qui l'avait séparé a
toujours de Dieu et qui a amené son Seigneur et Sauveur dans la mort ? Un
tel comportement serait aberrant et contraire a tout sentiment moral.

De plus, les croyants de Rome avaient déja confess€, par leur baptéme, qu’ils
avaient été identifiés avec la mort de Christ. « Ignorez-vous - en d’autres
mots : ne connaissez-vous pas la signification symbolique du baptéme ? -
que nous tous qui avons été baptisés pour le Christ Jésus, nous avons été
baptisés pour sa mort ? » (v. 3). Le baptéme n’est pas seulement le témoignage
de la mort de Christ pour nous, mais aussi de notre mort avec Lui. « Nous
avons donc été ensevelis avec lui par le baptéme en sa mort, afin que, comme
Christ est ressuscité des morts par la gloire du Pere, de méme nous aussi nous
marchions en nouveauté de vie.» (v. 4). Le chrétien n’a pas été mis en relation
avec un Christ vivant sur la terre - une telle relation n’était pas possible (Jean
12:24 si le grain qui tombe en terre ne meurt, il reste seul). Il ne place pas non plus son
espérance, comme le Juif, en un Messie régnant sur la terre ; mais il confesse
sa mort qui a eu lieu en méme temps que celle de Christ. Par le baptéme,
nous exprimons, au sens figuré, que nous avons été ensevelis avec lui, et
cette mort est la fin de notre état désespéré d’homme dans la chair. Notre
but est de marcher désormais dans une vie nouvelle comme un homme
ressuscité avec Christ, de méme que Christ n’est pas resté dans le tombeau,
mais a été ressuscité d’entre les morts par la gloire du Pere.

Il en résulte tout naturellement et logiquement une marche en nouveauté de
vie. L’apotre ne dit pas que nous devions marcher en nouveauté de vie, en
d’autres termes, il ne nous replace pas sous un commandement, mais il



insiste seulement sur notre situation entierement changée « afin que... nous
aussi nous marchions en nouveauté de vie ». Qu’il y ait dans cette marche
une croissance, un progres pratique, correspondant a la fidélité de chaque
croyant, c’est une exhortation. D’ailleurs, d’autres passages de la Parole nous
enseignent abondamment a ce sujet.

L’expression « par la gloire du Pére » (toujours au verset 4) nécessite encore une
courte explication. Elle ne signifie pas simplement que Dieu s’est glorifié
dans la résurrection de Jésus. C’est le Pere que nous avons ici, agissant
envers son Fils. La résurrection de Jésus est de son fait et il n’est pas
irrespectueux de dire qu’il devait a sa propre gloire, ressusciter Jésus d’entre
les morts puisqu’il I’a glorifié en toutes choses, apres I’accomplissement de
son ceuvre. Tous les conseils du coeur du Pere étaient et sont en rapport avec

cette ceuvre, et tout son désir était également la glorification de son Fils
(relisez Jean Ch. 17).

Remarquons cependant que l'épitre aux Romains ne considere pas la
résurrection du croyant avec Christ comme un fait accompli, mais sa mort
avec lui. L’apdtre en tire la conclusion suivante : (Semeur) « Car si nous avons
été unis a lui par une mort semblable a la sienne, nous le serons aussi par une
résurrection semblable a la sienne » (V. 5) Lsg nous dit « si nous sommes devenus une
méme plante avec lui ». Dans cette épitre, le Saint-Esprit, au travers de Paul,
montre les croyants comme vivant sur la terre, et non pas comme transportés
en Christ dans le ciel, comme il le fait dans 1’épitre aux Ephésiens. Ce n’est
que la premiere partie de la précieuse vérité de notre union avec Christ dans
sa mort et sa résurrection qui est développée ici ; la seconde en est déduite
comme conséquence de la premiere. Si nous participons a la mort de Christ,
la vie qui en découle est également notre part. Notre ancien « moi » est mort ;
notre nouveau « moi » c’est Christ. C’est pourquoi il nous appartient de
marcher en nouveauté de vie. D’autre part, ayant été ensevelis avec Christ
par le baptéme, il nous convient de ne plus vivre pour nous-mémes, mais
pour Dieu, « sachant (*) que notre vieil homme a été crucifié avec lui, afin
que le corps du péché fit détruit, pour que nous ne soyons plus esclaves du
péché ;» (v. 6).

(*) Le mot grec pour « sachant » est différent de celui qui est employé au
verset 9. Alors qu’il s’agit la d’'un savoir fondé sur une connaissance
intérieure, ici c’est simplement un savoir qui vient de ce qu’on a appris, la
connaissance d'un fait qui a eu lieu en dehors de nous. Semeur dit
« Comprenons » or au verset 9, il dit « nous savons ».



L’homme naturel sert le péché : c’est son essence ; c’est sa nature. La nature
du croyant, c’est de ne pas servir le péché : « car celui qui est mort est libre du
péché » (v. 7). Pour un étre mort, il ne peut plus étre question de pécher : il
est mort ! C’est la I'’enseignement extrémement important que le Saint Esprit
donne ici aux croyants, un enseignement qu’il faut saisir par la foi, aussi bien
que la vérité du salut. Et tout le monde ne le comprend pas. Il s’agit la d'un
fait qui s’est accompli en dehors de nous, d"une délivrance, dont Dieu rend
témoignage au croyant, aussi bien que du pardon de ses péchés. Notre vie et
nos experiences pratiques semblent le contredire continuellement. Pourtant
ce fait se concilie avec la sagesse et la sainteté de Dieu, qui accorde la grace
a ceux qui étaient autrefois esclaves du péché, d’accomplir désormais sa
sainte volonté.

Au verset 8, la conséquence dont nous venons de parler, s’étend a I’avenir :
nos corps aussi auront part a la résurrection d’entre les morts. « Or, si nous
sommes morts avec Christ, nous croyons que nous vivrons aussi avec lui,
sachant que Christ ressuscité des morts ne meurt plus; la mort n’a plus de
pouvoir sur lui.» (v.8 & 9). Possédant la conviction inébranlable que Christ,
une fois ressuscité d’entre les morts, est délivré pour toujours de la puissance
de la mort, nous avons la pleine assurance de foi que nous vivrons aussi avec
Lui (Hébreux 9v 27 : il est réservé a I’'homme de mourir une fois). Cette vie de résurrection
trouve des maintenant son expression dans une marche nouvelle, qui se
modele sur celle de Christ, malgré notre infirmité. La perfection ne sera
réalisée que dans la gloire, quand nous nous trouverons devant Dieu sans
reproche, « corps, ame et esprit ».

Il a semblé, pour un moment, que la mort tenait notre Seigneur et Sauveur
sous sa puissance. Il a dt descendre dans la mort et le tombeau, afin de
glorifier Dieu, de juger le péché, d’anéantir la puissance de Satan et de nous
délivrer. « Car il est mort, et c’est pour le péché qu’il est mort une fois pour
toutes ; il est revenu a la vie, et c’est pour Dieu qu'il vit » (v. 10). Si Satan a
paru, pour un court moment, triompher, notre Seigneur a remporté
finalement la victoire. Ressuscité d’entre les morts, Christ ne meurt plus : la
mort ne domine plus sur Lui, et nous récoltons les fruits de sa victoire.

Combien cette victoire Lui a colité cher ! Combien émouvante est la pensée
que Celui qui était parfaitement saint et sans péché, a dii, pour prendre notre
cause en main, se mettre entierement a notre place et étre fait péché pour
nous ! Reconnaissons qu’il n’avait pas besoin de devenir autre que ce qu’il



était; toutefois, parce qu’il a voulu assumer volontairement notre
responsabilité, il dut étre traité par le Juge divin comme s’il avait été dans
I’état qui est le nodtre par nature, c’est-a-dire comme étant péché. Telle était
la coupe effrayante placée devant son ame sainte a Gethsémané. Il dut
mourir pour le péché, comme notre substitut, et goliter dans toute son
horreur la mort comme salaire du péché.

Dieu soit loué ! I'ceuvre sublime est accomplie ; Celui qui fut abandonné de
Dieu pour nous, est maintenant glorifié a la droite de Dieu. « il est revenu a
la vie, et c’est pour Dieu qu’il vit », et nous pouvons dire avec allégresse que
nous avons part avec lui a cette vie. C'est pourquoi "apotre peut déclarer :
« Ainsi vous-mémes, regardez-vous comme morts au péché, et comme vivants
pour Dieu en Jésus-Christ » (v. 11). Ce n’est pas seulement notre privilege,
mais nous sommes appelés aussi a agir et a marcher dans la fidele réalisation
de cette vérité. Prions que tous les enfants de Dieu puissent la saisir
davantage par la foi et en expérimenter la puissance dans leur vie et leur
marche ! Combien cela glorifierait Dieu, honorerait son Fils et remplirait nos
propres coeurs de reconnaissance et de joie ! Celui qui a compris cette vérité
et la réalise, est un chrétien heureux et affranchi. Il recoit avec reconnaissance
I’exhortation suivante de 'apdtre et trouve une profonde satisfaction a y
conformer toute sa vie. «Que le péché ne régne donc point dans votre corps
mortel, et n’obéissez pas a ses convoitises. Ne livrez pas vos membres au péché,
comme des instruments d’iniquité; mais donnez-vous vous-mémes a Dieu,
comme étant vivants de morts que vous étiez, et offrez a Dieu vos membres,

comme des instruments de justice » (v. 12, 13).

Soulignons encore une fois le fait que le chrétien ne doit plus mourir au
péché, mais qu’il y est mort, étant crucifié avec Christ. Il n’est pas délivre de
certains péchés ou de mauvais penchants, mais le vieil homme entier a été
mis de coté et juge a la croix : C'est déja fait. Remarquons en méme temps
que cet état de mort avec Christ n’entraine pas I’annulation de notre vieille
nature. Le péché est et reste en nous, aussi longtemps que nous sommes dans
ce corps. 2 Corinthiens 4:7 Nous portons ce trésor dans des vases de terre, afin
que cette grande puissance soit attribuée a Dieu, et non pas a nous. S’il en était
autrement, il ne nous serait pas dit : « Tenez-vous vous-mémes pour morts
au pecheé », ou « Que le péché donc ne regne point dans votre corps mortel ».
Le péché est bien encore en nous, mais nous ne sommes plus soumis a sa
domination ; sa puissance est brisée. Il peut arriver qu'un chrétien peche,
mais il ne doit pas pécher; il ne doit méme pas avoir une seule pensée



impure. Il péchera s’il n'est pas vigilant, mais si la nouvelle vie et la
puissance du Saint Esprit operent en lui, il n’est plus asservi en aucune
maniere a sa vieille nature.

Il est incroyablement précieux de penser que le méme homme, qui autrefois
haissait la lumiere, ’aime maintenant! Délivré de son ancien maitre, le
chrétien est capable, et libre aussi, de se consacrer a un nouveau maitre.
Lequel choisira-t-il ? Auquel se consacrera-t-il ? Comme Pierre 1'a écrit,
disons : « C’est bien assez, en effet, d’avoir accompli dans le passé la volonté
des paiens, » (1 Pierre 4:3 Semeur). Christ a pris en lui la place qu’occupait
Satan ; la justice a détroné le péché. Autrefois esclave de Satan et des
convoitises de la chair, il peut maintenant se livrer lui-méme a Dieu, comme
d’entre les morts, étant rendu vivant, et mettre avec joie ses membres,
autrefois instruments d’injustice, au service de Dieu comme instruments de
justice. Seule la grace a pu produire un tel changement. C’est elle aussi qui
peut nous aider a réaliser notre nouvelle position et nous y faire croitre. Or,
cette grace est la a notre disposition, et nous pouvons y puiser jour apres
jour, heure apres heure.

Nous n’avons pas, comme certains le pensent, a améliorer graduellement
notre vieille nature. Par un acte unique, mais aux effets permanents et
perpétuels, nous nous sommes livrés nous-mémes a Dieu, comme vivants
d’entre les morts, et nos membres a Dieu comme instruments de justice.
C’est sur ce fondement que nous sommes placés en Christ; nous avons a
nous y tenir et a y demeurer continuellement par la foi. « Car, poursuit
’apotre, le péché ne dominera pas sur vous, parce que vous n’étes pas sous la
loi, mais sous la grace » (v. 14). Dieu soit béni pour ces paroles, surtout a la
fin d'un paragraphe qui nous a avertis si sérieusement de ne pas abuser de
la bonté de Dieu et de la liberté du chrétien.

Peut-étre notre coeur naturel aurait-il préféré que l'apotre insiste, dans ce
passage, sur le sérieux des saints commandements de Dieu. Mais non ; de
meéme que seule la grace sauve, seule aussi la grace donne la force pour une
marche digne de Dieu. La loi ne donne ni vie, ni force; en 1 Corinthiens
15:56, elle est appelée méme «la puissance du péché », parce qu’il est
manifeste que, par ses défenses, elle excite les convoitises et les passions de
la chair : ce qui est interdit est toujours plus attrayant. Si nous étions sous la
loi, le péché exercerait encore sa domination sur nous, mais Dieu soit loué !
nous sommes sous la grace. C’est pourquoi il peut nous étre dit : « Que le



péché donc ne regne point dans votre corps mortel », et tout de suite apres,
cette parole de consolation: « Le péché ne dominera pas sur vous ». La
méme grace qui nous a délivrés du péché, nous donne la force de ne plus
servir les convoitises de la chair, mais de marcher désormais en nouveaute
de vie. Le chrétien est libre de se consacrer a Dieu et de le servir: c’est la
I'enseignement simple et précieux de ce passage, malheureusement si peu
compris.

Cependant, quelqu’un pourrait objecter comme au verset 15 : « Quoi donc !
pécherions-nous, parce que nous ne sommes pas sous la loi, mais sous la
grace ? ». L’apOtre répond de nouveau par son énergique : « Loin de 1a ! »
Puis il réfute cette objection, non pas comme a la premiere question du verset
1, en déclarant que nous sommes morts avec Christ, mais en révélant ce qui
adviendrait si nous agissions comme c¢a: « Ne savez-vous pas qu’en vous
livrant a quelqu'un comme esclaves pour lui obéir, vous étes esclaves de celui a
qui vous obéissez, soit du péché qui conduit a 1a mort, soit de 1’obéissance qui
conduit a la justice ?» (v. 16). Il n'y a pour le chrétien qu'une solennelle
alternative : 'homme est esclave, soit du péché pour la mort, soit de
I'obéissance a Dieu pour la justice. Il n'y a ni compromis, ni chemin
intermédiaire. Autrefois esclave du péché, le croyant est appelé maintenant
a se maintenir fermement dans la liberté a laquelle Christ I'a appelé, et a
suivre 'exemple de son Maitre. Un coeur reconnaissant salue cet appel avec
joie : I'amour ne désire pas qu’il en soit autrement. Délivré de I'esclavage du
péché qui menait a la mort, le chrétien se nomme maintenant avec plaisir
esclave de Jésus Christ, ou, comme l'apdtre l'exprime ici, esclave de
« l'obéissance qui conduit a la justice ». Quelle vie et quel résultat! C’est
précisément ce que nous voyons en perfection chez notre bien-aimé Sauveur,
le vrai et parfait Serviteur. En nous, tout est imperfection, mais nous
obéissons néanmoins en suivant son exemple, ayant le désir de manifester
une justice pratique et une marche selon la volonté de Dieu.

Aussi pouvons-nous partager la joie de I’apdtre qui s’écrie : « Mais Dieu soit
loué! Si, autrefois, vous étiez les esclaves du péché, vous avez maintenant obéi
de tout cceur a I’enseignement fondamental auquel vous avez été soumis » (v.
17 Semeur)). Nous ne sommes pas abandonnés a nous-mémes dans notre
nouvelle position. Comme créatures, nous ne pouvons jamais étre
indépendants, ni nous suffire a nous-mémes; nous avons besoin d'un
modele pour nous former d’apres lui, un exemple a imiter. Ce modele, c’est
Christ, en qui Dieu s’est manifesté. Le Saint Esprit, qui nous a engendrés de



nouveau par le moyen de la Parole, place constamment Christ devant nos
regards, en nous faisant jouir des choses qu’il nous a communiquées par la
Parole. Ainsi, contemplant Christ et ayant dans nos cceurs le désir d’obéir a
la forme de doctrine dans laquelle nous avons été instruits, notre esprit, et
notre étre tout entier sont transformés de gloire en gloire en la méme image,
qui nous est révélée par la Parole.

« Ayant été affranchis du péché, vous étes devenus esclaves de la justice. - Je
parle a la maniere des hommes, a cause de la faiblesse de votre chair. » (v. 18,
19a). Le Seigneur dit: « Nul ne peut servir deux maitres ». Libérés du
premier maitre, nous sommes entrés avec le second dans une relation qui ne
peut plus jamais se rompre. Ce que la loi ne pouvait accomplir, comme nous
I’avons dit souvent, la grace ’accomplit, en produisant dans la vie pratique
du croyant ce qui a été vu en Christ en perfection. Le croyant est entierement
libre, et cependant il est un esclave volontaire de Christ, un étre asservi a la
justice, corps et ame. Au lieu d’abuser de la liberté, a laquelle il a été amené,
il en profite pour accomplir ce que la loi n’a pu produire avec toutes ses
menaces et ses promesses.

S’il a autrefois livré ses membres comme esclaves a I'impureté et a I'iniquité,
pour arriver a I'iniquité, ainsi maintenant livrez vos membres comme esclaves
a la justice, pour arriver a la sainteté. (v. 19) (version Semeur : vous avez offert
autrefois vos membres en esclaves a des passions dégradantes et immorales
pour vivre une vie déréglée, de méme offrez-les maintenant en esclaves a la
justice pour mener une vie sainte). L’apotre, en parlant ainsi, le fait a la facon
des hommes a cause de 1'état de faiblesse spirituelle des Romains. Peut-étre
auraient-ils encore tiré de fausses conclusions de ses enseignements, s’il ne
leur avait pas rappelé avec tant d’insistance la sainte obligation de marcher
dans la sainteté ! Ils étaient libres et cependant asservis, libérés du péché,
non pas pour accomplir désormais ce qui leur plaisait, mais pour servir la
justice dans une sainte crainte. Les deux conditions sont caractérisées par un
but et une croissance ; dans le premier cas, le but était une impiété toujours
croissante, 1'éloignement de Dieu dans I'orgueil et la propre volonté ; dans
le second cas, une sainteté croissante aussi, et une mise a part pour Dieu dans
I'humilité et 1’obéissance. L’homme naturel aime le mal et hait la lumiere,
tandis que I'homme spirituel hait le mal et aime la lumiere.

« Car, lorsque vous étiez esclaves du péché, vous étiez libres a 1'égard de la
justice. Quels fruits portiez-vous alors? Des fruits dont vous rougissez



aujourd’hui. Car la fin de ces choses, c’est la mort » (v. 20, 21). L’esclavage
auquel les croyants étaient assujettis autrefois, les rendait entierement
incapables d’accomplir tout service de la justice et les privait méme de tout
rapport avec celle-ci. Et quel fruit avaient-ils eu autrefois de leur activité ?
Que leur avaient rapporté les choses qu’ils avaient faites ? Rien d’autre que
la honte et l’affliction ; et la fin de ces choses était la mort !

S’il y a des motifs pour une marche dans la sainteté, ’apotre les présente ici
avec une force et une sagesse remarquable. Les croyants a Rome ne
pouvaient pas s’y soustraire ! Voulaient-ils, apres que la grace les avait
libérés a si haut prix de leur état antérieur, retourner a leur ancienne maniere
de vivre avec ses exces honteux conduisant a une fin terrible, et redevenir
esclaves du péché ? Impossible ! Non, ils avaient été « affranchis du péché et
asservis a Dieu » et ils avaient maintenant pour fruit « la sainteté et pour fin

la vie éternelle » (v. 22).

« Asservis a Dieu » ou « esclaves de Dieu » (v 22) : cette expression est le
point culminant de l'enseignement de l'apdtre dans ce passage. Nous
n’avons pas été amenés seulement a aimer la justice et a la rechercher, mais
introduits dans une relation des plus intimes avec Dieu lui-méme. C'est a
Lui, en un mot, que nous devons nous consacrer corps et ame. Nous n’avons
pas recu un ensemble de commandements comme regle de conduite, mais
nous Lui sommes soumis, tel qu’il s’est révélé dans sa Parole. C’est par son
Esprit que nous apprenons a discerner toujours plus clairement sa volonté
et, par la grace, a I’accomplir. Telle est la sphere dans laquelle nous pouvons
manifester notre obéissance et, en demeurant dans cette sphere, nous avons
notre « fruit, la sainteté et pour fin la vie éternelle » (v. 22).

Quel changement réjouissant ! autrefois les ceuvres ténébreuses de la chair
nous caractérisaient, tandis qu’aujourd’hui I’Esprit produit en nous son fruit
consistant en de bonnes choses, contre lesquelles il n’y a pas de loi (Gal. 5:19-
23 les fruits de l'esprit). Autrefois, nous ne portions aucun fruit ; nos pensées,
nos paroles et nos ceuvres étaient mauvaises. Maintenant nous avons notre
fruit pour la gloire de Dieu et pour notre croissance dans la sainteté. Etant
nés de Dieu, nous sommes, quant a notre position, sanctifiés par 1'ceuvre de
Jésus Christ, par la Parole de Dieu et par 'habitation du Saint Esprit. C'est
pourquoi nous sommes appelés « saints et bien-aimés ». Mais, pratiquement,
nous avons a poursuivre la sainteté par la sanctification, en veillant a ce que
nos cceurs soient constamment occupés de la Personne de Christ, qui,



homme parfait, a fait continuellement et jusqu’a la mort de la croix, ce qui
était agréable a Dieu.

« Esclave de Dieu » ! Puissions-nous comprendre et réaliser toujours mieux
cette parole, afin que notre fruit croisse et que, sur le chemin de la gloire,
nous soyons transformés de plus en plus a I'image de Celui qui a marché ici-
bas en glorifiant le Pere et que nous contemplons a présent a visage
découvert (2 Cor. 3:18).

« Pour fin la vie éternelle » : le but de ce chemin béni, la couronne qui nous
attend, c’est la gloire elle-méme. Tot ou tard nos corps seront rendus
conformes au corps glorieux de Christ. Alors nous porterons éternellement
I'image de Celui qui nous a aimés et nous a acquis la vie éternelle (chap. 8:29).

« Car le salaire du péché, c’est la mort ; mais le don gratuit de Dieu, c’est la vie
éternelle en Jésus-Christ notre Seigneur » (v. 23). C’'est par ces mots que Paul
acheve le cours merveilleux de ses pensées, placant une fois encore devant
nos yeux les résultats du travail de 'homme et ceux du travail de Dieu. Nous
avions mérité la mort, triste salaire de notre misérable travail ; la grace nous
a apporté la vie éternelle, libre don de Dieu, et cela en Jésus Christ, notre
Seigneur. Nous la possédons aujourd’hui déja « en Jésus-Christ » ; en Lui
était la vie, et la vie était la lumiere des hommes, et celui qui a le Fils, a la vie
(Jean 1 et 1 Jean 5 v 12).

Sans cette nouvelle vie, nous serions absolument incapables d’avoir une
communion avec Dieu. Mais selon les conseils de Dieu, la vie éternelle
signifie plus encore, a savoir notre conformité parfaite avec le Fils de
I’homme glorifié dans le ciel : c’est la que cette vie sera bientdt pleinement
manifestée.

Voici donc ce qui est placé devant nous : le don de grace de Dieu, qui est la
vie éternelle dans le Christ Jésus, notre Seigneur.



