ETUDE sur I'Epitre aux ROMAINS

1 - Introduction

L’épitre aux Romains fut écrite de Corinthe I'an 58 ou 59 aprés Jésus Christ, alors
que Paul était sur le point de partir pour Jérusalem et d’y porter le produit des collectes
des croyants d’Achaie et de Macédoine (chap. 15:25-28).

Comprenons que Paul lui-méme n’était jamais allé a Rome, bien qu’il e(t « depuis
plusieurs années » ardemment désiré visiter les croyants de cette ville. Nous ne
savons pas comment I'ceuvre a commencé a Rome, ni quels instruments Dieu a
employés pour fonder 'assemblée de cette ville. On considére que des Juifs habitant
Rome et se sont rendu a Jérusalem pour des féte annuelles. L3, ils ont été instruits de
ce que Jésus a fait et ont rapporté dans la grande capitale du monde ce qui concernait
le Messie. En tout cas, il est certain que ni Paul, ni Pierre, 'apbtre de la circoncision,
n’en ont été les « fondateurs ». lls ne se sont rendus a Rome que peu d’années avant
leur mort, qui ont eu lieu environ au méme moment.

Aujourd’hui, on comprend que c’est précisément la sagesse de Dieu qui a tout dirigé
pour que Rome ne puisse pas se glorifier d’avoir une assemblée fondée par un apbtre,
comme d’autres villes pourtant moins importantes, comme Ephése, Corinthe,
Philippes, etc. ? C’est sans doute aussi la raison pour laquelle cette épitre expose
d’'une maniére aussi complete les vérités fondamentales qui y sont développées, telles
que I'état de 'homme en Adam, lintervention puissante de Dieu par I'Evangile, la
justification du croyant par la mort et la résurrection de Christ, etc. Sil'apétre était venu
plus t6t a Rome, comme il se le proposait, il aurait sans doute communiqué
verbalement aux chrétiens de Rome ce que nous trouvons dans son épitre. De plus,
Dieu avait laissé les circonstances a Rome se développer de telle fagon qu’elles ont
rendu nécessaire que cette épitre soit redigée de maniere si détaillée et si compléte
sur les vérités fondamentales de I'Evangile. Ce que nous savons, c’est que I'église de
Rome fOt composée surtout de chrétiens sortis du paganisme (des paiens), elle
comprenait aussi un bon nombre de Juifs convertis qui conservaient un esprit Iégaliste
— « ne touche pas, ne mange pas ! » — tandis que les croyants sortis du monde
étaient en danger, d’'user au contraire d'une liberté charnelle. Cette situation avait
provoqué des controverses qui menacgaient non seulement de créer des divisions au
sein de 'assemblée, mais aussi de corrompre la vérité.

Lorsque le canon des Saintes Ecritures a été établi, on a donné la premiére place
a I'épitre aux Romains, bien qu’elle n’ait pas été écrite la premiére (les épitres aux
Thessaloniciens, aux Galates et aux Corinthiens I'ont précédée). En effet, elle est
estimé comma étant précisément en raison de son importance doctrinale.



Il'y a, dans I'Ecriture, deux grands sujets concernant les relations de 'homme avec
Dieu ; ce sont, d’'une part, la responsabilité de 'homme envers Dieu et, d’autre part,
les conseils de grace de Dieu envers ’lhomme. Nous trouvons le premier de ces sujets
représenté dans le premier homme, Adam, et 'autre dans le second homme, le dernier
Adam, Jésus Christ, le Fils de Dieu. Le premier homme, créé pur, fut placé dans un
état d’innocence au milieu du jardin d’Eden, dont les deux arbres, I'arbre de vie et
'arbre de la connaissance du bien et du mal, indiquaient la possibilité d’'une vie
immortelle pour 'lhomme, et sa responsabilité envers Dieu, c’est-a-dire, lui obéir par
amour. Au lieu de demeurer dépendant de Dieu afin de vivre éternellement sur la terre,
'homme s’est révolté contre Lui, a transgressé son commandement et a perdu de ce
fait la vie et 'innocence. Lorsque plus tard, la question de la vie et de la responsabilité
a été soulevée de nouveau par la loi sur le mont Sinai, ’homme a violé cette loi et est
tombé sous la malédiction et le jugement. Et quand finalement Dieu, dans sa bonté
infinie, est apparu dans ce monde dans la personne de son Fils, 'homme a révélé son
état irrémédiable de perdition par le rejet de 'amour de Dieu et par son inimitié
(contraire de I'amitié) contre Jésus. Aprés cette longue épreuve dans laquelle 'Thomme
s’était montré ennemi de Dieu et méprisant sa grace, il ne restait plus rien d’autre pour
lui que le jugement.

Il est bon de le comprendre clairement ; cela nous montre le fondement sur lequel
toute I'épitre aux Romains est établie. Et c’est pour ce motif qu’elle est une épitre trés
primordiale puisqu’elle répond a la question : comment les relations de 'lhomme avec
Dieu ont-elles pu étre rétablies sur un nouveau fondement ?

La culpabilité, le péché et I'inimiti€ de 'homme contre Dieu sont évident. L’homme
devrait donc subir les conséquences de sa chute. C’est pourquoi Dieu est intervenu.
Dés la genése, il 'annoncé implicitement en déclarant que la semence de la femme
briserait la téte du serpent. Puis, la promesse faite a Abraham qu’en sa semence
seraient bénis tous les peuples de la terre, a été accomplie. Ce que la loi ne pouvait
faire, bien qu’elle fat sainte, juste et bonne, Dieu I'a accompli en envoyant son propre
Fils. Jésus était physiquement comme nous, il avait I'allure humaine d’'un pécheur et
en le condamnant sur la croix, et c’est son corps qui a subi la sentence que méritait le
péché (8:3). Christ a endossé toute notre responsabilité en ce que, sur la croix, non
seulement il a pris sur lui nos péchés, mais il a aussi été fait péché, et il a parfaitement
glorifié Dieu a I'égard du péché. Il nous acquit la vie et la gloire.

Cela dit, la lettre de Paul aux Romains ne renferme pas toute l'intégralité de son
enseignement non plus, nous en trouvons dans les épitres aux Ephésiens et aux
Colossiens qui viennent complété ce qu’on pourrait appelé I'évangile de Paul.



L’épitre aux Romains considére le croyant comme un homme vivant sur la terre,
qui possede la vie de Christ et le Saint Esprit, de sorte qu’il n'y a « aucune
condamnation » pour lui, qui est en Christ. Sa dette est payée, le péché est jugé et,
étant justifié par I'ceuvre de Christ, il a la paix avec Dieu. Il est appelé a marcher en
nouveauté de vie et a présenter son corps en sacrifice vivant, saint, agréable a Dieu.
Toutefois cette épitre ne le considere pas encore comme ressuscité avec Christ.
Certes, I'ap6tre déclare : « Si nous avons été identifiés avec lui dans la ressemblance
de sa mort, nous le serons donc aussi dans la ressemblance de sa résurrection » (6:5),
mais il ne va pas plus loin ; nous trouvons cette vérité, comme nous venons de le dire,
dans I'épitre aux Colossiens. Je répete : Ce qui nous est présenté dans I'épitre aux
Romains, c’est I'ceuvre de gréace de Dieu pour la justification du pécheur, par la mort
et la résurrection de Jésus Christ, ainsi que 'acceptation, en Christ, du croyant, qui
peut donc étre considéré comme étant « en Christ », mais vivant sur cette terre, non
plus comme un homme dans la chair, mais dans I'Esprit, parce que I'Esprit de Dieu
habite en lui.

Nous ne trouvons pas dans cette épitre le croyant comme une « nouvelle création »
(on la voit plutét dans les épitres aux Thessaloniciens. Ici, 'homme est une créature
responsable dans ce monde et il est traité comme tel. L'ceuvre de Christ a fait face a
la responsabilité du croyant qui se trouve maintenant dans ce monde, avec son corps
comme temple du Saint Esprit et avec 'amour de Dieu versé par cet Esprit dans son
coeur. Sauvé en espérance, il se trouve dans la faveur de Dieu et se glorifie dans
I'espérance de la gloire de Dieu, il est un fils de Dieu et, comme tel, héritier de Dieu et
cohéritier de Christ. |l n’apparait pas comme ressuscité avec Christ, ni comme
transporté dans les lieux célestes, mais il est appelé a souffrir ici-bas avec Christ pour
étre aussi glorifié a la fin de sa course avec Lui.

Considérons maintenant la division de I'épitre. Aprés une courte introduction, dans
laquelle 'apbtre mentionne le ministére qu’il a regu d’annoncer « I'évangile de Dieu...
touchant son Fils » (v. 2) et dans laquelle il exprime son affection envers les croyants
de Rome, ainsi que son ardent désir de les voir, pour leur « faire part de quelque don
de gréace spirituel » (v. 11), il dépeint, en peu de mots, cet évangile ; il le nomme « la
puissance de Dieu pour le salut a quiconque croit » (v. 16), et dit que « la justice de
Dieu y est révélée sur le principe de la foi pour la foi » (v. 17). Tout y est ainsi attribué
a Dieu : c’est I'évangile de Dieu, la puissance de Dieu et la justice de Dieu.

Au verset 18 commence la description de 'état corrompu de 'homme et de sa
culpabilité. Nous lisons que « la colére de Dieu est révélée du ciel contre toute impiété
et toute iniquité des hommes qui possédent la vérité tout en vivant dans l'iniquité ».
Tous, paiens et Juifs, sont coupables ; les uns « périront... sans loi », les autres
« seront jugés par la loi » (2:12). Le monde entier, sans aucune exception, est tombé
sous le jugement de Dieu ; toute bouche est fermée (3:19).



Notre misérable état a été comblé par la miséricorde de Dieu,en Christ : le seul
reméde, c’était le sang du Fils de Dieu ; ce sang a coulé a Golgotha, et maintenant la
justice de Dieu se manifeste, par la foi en Jésus Christ, envers tous et sur tous ceux
qui croient (3 v 22). Dieu se montre juste. Il a supporté des péchés préceédents (avant
la venue de Jésus) par sa patience (3 v 25), aussi bien qu’en justifiant maintenant celui
qui place sa foi en Jésus (3 v 26) ; cette merveilleuse vérité est développée jusqu’au
onziéme verset du cinquiéme chapitre ; elle a renversé toutes les prétentions des Juifs
aux priviléges qu’ils fondaient sur leur descendance d’Abraham, et elle a ouvert la
porte a tous les hommes, méme aux paiens considérés comme des impurs (chap. 4).
Abraham et David, ces deux grands piliers du judaisme, ont été justifiés selon le méme
principe, par la foi, sans les ceuvres.

L’appel d’Abraham conduit 'apbtre a une autre vérité, trés importante, a savoir la
résurrection de Christ et I'introduction du croyant dans un tout nouvel état devant Dieu :
justifié par la foi = il a la paix avec Dieu = il a accés a sa faveur et = il a trouvé grace
(5:1-3). La résurrection du Seigneur est la pleine démonstration de son acceptation et
de sa justification.

Du chapitre 5:12 jusqu’a la fin du chapitre 8, 'apétre traite la question du péché. Et
non plus comme des fautes personnelles comme il 'avait fait jusque-la, mais du péché
comme tel, de I'état de ’'homme dans la chair. Quand il s’agit des péchés il peut y avoir
une différence dans la gravité de la faute, dans les conséquences et dans la
responsabilité, mais pour ce qui est du péché selon Dieu, nous sommes tous de la
méme nature et I'apdtre parle des origines des deux natures et des chefs des deux
familles, Adam et Christ. C’est la raison pour laquelle, dans cette partie de I'épitre, il
n’est pas dit que Christ est mort pour nos péchés, mais au péché (6:11). Nous ne
trouvons pas la ce que nous avons fait, mais ce que nous sommes ; nous apprenons
qu’en nous, c’est-a-dire en notre chair, il n’habite point de bien. Cette connaissance
peut rendre un homme profondément malheureux, méme s’il a déja la conscience du
pardon de ses péchés ; la paix du croyant devient plus profonde et plus stable lorsqu’il
fait 'expérience que non seulement Christ est mort pour lui, mais que lui est mort avec
Christ et qu'il peut jouir de toutes les conséquences bénies de cette mort. Celui qui est
mort est justifié du péché : il ne domine plus sur lui ; il peut se présenter lui-méme a
Dieu comme vivant d’entre les morts et ses membres comme instruments de justice
(6:13).

Alors que les mots faute et pardon caractérisent la premiére partie de notre épitre,
ce sont les mots péché et délivrance qui caractérisent la seconde. Les fautes, les
péchés en paroles et en ceuvres, peuvent étre pardonnés, mais notre état devait étre
renouvelé, et cela ne pouvait avoir lieu que par la mort. En Christ, nous sommes morts
a notre ancien état pour marcher désormais devant Dieu en nouveauté de vie par la
grace. Nous avons donc vu, dans la premiére partie de I'épitre, que nos péchés ont



ete effacés par la mort de Christ, et, dans la seconde, que, par le méme moyen, nous
avons maintenant notre place devant Dieu en Christ. Le chapitre 8 développe ensuite
les glorieux résultats de cette délivrance ; nous ne sommes plus dans la chair, mais
dans I'Esprit : 'Esprit d’adoption habite en nous et nous attendons la délivrance de
notre corps ; Dieu est pour nous et rien ne peut nous séparer de son amour qui est
dans le Christ Jésus, notre Seigneur.

Comment concilier alors les voies miséricordieuses de Dieu envers tous les
hommes avec les promesses particulieres que Dieu a données a son peuple
terrestre ? c’est cette question que l'apétre traite dans les chapitres 9 a 11. Les
promesses avaient été données sans conditions ; les Juifs, bien qu’étant les
descendants naturels d’Abraham, ont « heurté contre la pierre d’achoppement », et,
par leur désobéissance et leur incrédulité, ils ont perdu tous leurs droits a ces
promesses . aprés cela, Dieu était entierement libre d’exécuter ses pensées
annonceées par les prophétes a I'égard des paiens. Il est souverain dans ses actes et
il agit selon cette souveraineté. Il a sauvé un résidu d’Israél et il sauve aujourd’hui qui
il veut d’entre les Juifs et d’entre les nations (chap. 9 et 10).

Cependant Dieu n’a pas rejeté son peuple ; ses dons de grace et son appel sont
sans repentir, et quand une fois la plénitude des nations fixée par Dieu sera réalisée,
tout Israél sera sauvé, car « le Libérateur viendra de Sion ; il détournera de Jacob
'impiété ». Les branches arrachées de l'olivier de la promesse seront de nouveau
entées sur leur propre olivier (chap. 11). (ce gu’il faut comprendre c’est que nous avons
un réle a jouer dans I'évangélisation des juifs).

Le chapitre 11 termine la partie doctrinale de I'épitre ; nous trouvons ensuite des
exhortations a marcher d’'une maniére agréable a Dieu dans I'accomplissement de sa
volonté bonne et parfaite, puis des exhortations relatives aux relations des croyants
entre eux, comme membres d’un seul corps — c’est |a le seul passage de notre épitre,
ou il soit fait allusion a ces relations de membres du corps — finalement il est question
aussi des rapports avec les autorités qui sont ordonnées de Dieu, comme ses
serviteurs dans ce monde (chap. 12 et 13). En un mot, nous y trouvons le chrétien
dans la maison de Dieu, dans la famille céleste et dans le monde.

Dans les chapitres 14 et 15, I'apbtre exhorte d’abord les croyants a se supporter
mutuellement dans les divergences d'opinions sur le manger et le boire, sur
I'observation des jours, des jours de fétes, de sabbat, etc., divergences qui s’étaient
élevées entre eux par la présence des religieux juifs, puis il les exhorte a avoir de la
patience en supportant les infirmités des faibles, et a marcher tous dans un méme
sentiment selon le Christ Jésus ; ensuite, il parle encore une fois de son désir de venir
bientét a Rome, pour se rendre de la en Espagne.



Dans le dernier chapitre, suit une série de salutations a des personnes de Rome
que I'apdtre connaissait et qui s’étaient distinguées par leur fidélité et leur zéle dans le
service du Seigneur; puis nous trouvons un sérieux avertissement a ceux qui
cherchaient a troubler les précieuses relations des fréres et sceurs et causaient des
divisions et des occasions de chute.

Tertius, le compagnon de I'apétre et I'écrivain de I'épitre — (a part I'épitre aux
Galates, Paul n’en a écrit, que nous sachions, aucune autre de sa propre main) — et
quelques autres fréres ajoutent leurs salutations a celles de I'apétre. Enfin, I'apbtre
termine par une priére qui correspond merveilleusement a tout ce qu’il a développé
dans I'épitre : « Au Dieu qui seul est sage, par Jésus Christ, — auquel soit la gloire
éternellement ! Amen ».

Paul, comme nous I'avons dit plusieurs fois, ne parle pas dans I'épitre aux Romains
du conseil de Dieu, mais il ne peut pas faire autrement que de mentionner au moins
en quelques mots dans les derniers versets, son évangile et le mystere qui avait été
tenu sous silence dés les temps éternels, qui a été manifesté maintenant et qui, par
des écrits prophétiques, a été donné a connaitre, selon le commandement du Dieu
eternel. Ce mystére, qui remplissait son coeur et ses pensées, il I'avait déja dévoilé en
partie dans les épitres aux Corinthiens, mais il le fera ensuite en détail, au moment
voulu de Dieu, sous la direction du Saint Esprit, dans les épitres aux Ephésiens et aux
Colossiens.

— L I




